Lniversitat
wien

DIPLOMARBEIT / DIPLOMA THESIS

Titel der Diplomarbeit / Title of the Diploma Thesis

,Dem Willen Gottes auf der Spur*
Wie die Sichtweise auf den Willen Gottes unser Leben und unsere Entscheidungen

formen kann

verfasst von / submitted by

Andreas Stipsits, BA

angestrebter akademischer Grad / in partial fulfiiment of the requirements for the degree of

Magister der Theologie (Mag. theol.)

Wien, 2017 / Vienna, 2017

Studienkennzahl It. Studienblatt / A 011
degree programme code as it appears on
the student record sheet:

Studienrichtung It. Studienblatt / Diplomstudium Katholische Fachtheologie
degree programme as it appears on
the student record sheet:

Betreut von / Supervisor: Univ.-Prof. Dr. Marianne Schlosser






Dem unbefleckten Herzen Mariens






Inhaltsverzeichnis 5

Inhaltsverzeichnis
T ] =) T o 9
l. Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons..........cccccorriiiiiiiiiinenrnnen, 14
L. VOIDEMETKUNG. ....c.eviiieiiiciieeee ettt te e et e et e e e e e e esbeeesaseeennns 14
2. Biografie des hl. Alfons Maria von LigUoTi.........cccceeevuiieeiiiieniiieeeiie e e 15
3. Stinde und der universale Heilswille Gottes beim hl. Alfons ..........ccccovcvevinenncen. 17
4. Die Gebetspraxis des Kirchenlehrers............occvevvieriienieenieniicieecieeeesee e 19
5. ,Das groBe Mittel des GEbEtes® .........cooiriiriiriiriiriiieiceeeeestee e 21
5.1. Einfilhrung zu dieser Schrift..........cccooiiiiiiiiiiiiiiiceceee 21
5.2. Die Notwendigkeit des Gebetes.........coeririiiiiriieiienieeieeeieeieeee e 21
5.3. Gebet als sicheres Mittel zur Uberwindung von Versuchungen...................... 24
5.4. Die Bedingungen filir das Gebet............ccceriiriiiiiniiniininicecceceeee 26
5.4.1. Von grundsitzlichen Bedingungen............cccccoviiiiiininniienieiiieiceee 26
5.4.2. Von bestimmten Bedingungen............coceevevieiiniininninienecienicnceeeen 27
5421 DEIMUL.c..iiiiiiiteeee ettt 28
5:4.2.2. VEIMTTAUCTL ..ottt ettt et st 29
5.4.2.3. BeharrlichKeit.........ccoooiuiiiiiiiiiiie e 31
5.5. ZUSAMMENTASSUNG ....oouviieiiieiieiiieiie ettt ettt et estee et e et eebeesseesnbeesaeeenseeees 33
6. ,DET WILLE GOEES ... nnaas 34
6.1. Einfithrung zu dieser SChrift...........cccooviiiiiiiieiece e 34
6.2. Wie man den eigenen Willen mit Gottes Willen vereinigen kann .................. 35
6.2.1. TheoretiSCher Teil.........cccviiiriiiiiiiiiiie e 35
6.2.2. Praktischer Teil......c.ccooiiiiiiiiiiiiniiceceeeeeeee e 41
6.2.2.1. NAtUTETCIZNISSE ...veeuvveeurieiieeieeiiieeieesieeteeseeeeteesieeeseeseeeeseesneeenseenens 42
6.2.2.2. KranKkheit ........coooiiiiiiiiiie e 42
6.2.2.3. TrOCKENhEIt ... 44
6.2.2.4. VErSUChUNZEN ......oooviiiiieiiieiieiie ettt e 45
0.2.2.5. TOQ ..t e 45
6.2.2.6. EKSTASEI ..c.uteiiiiiiiiiie ettt s 46
6.2.2.7. WUNSCRE. ....eeiiiiiiiiiie e 46

6.3. ZUSAMMENTASSUNG ....oevviieiiieiieeiieiieeteeetie et eeateeteeseaeeteesseeesbeessseenseesseessseennes 46



6 Inhaltsverzeichnis

7. Exkurs: Verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte.............ccceveenne. 48
7.1. Bei den KirchenVAteIN.......cc.eivuiiiiiiiiiiieiieiteeseeee s 48
7.1.1. ,Dein Wille geschehe’ ...........coovoiiiiiiiiiiiiecceee e 49
7.1.1.1. Der Wille des Zeichens ..........c.cocveieiiieeiiieeieeeee et 49
7.1.1.2. Der Wille des Wohlgefallens ...........ccccoeeviieeiiieniiecieecie e, 50

7.1.2. ,\Wie im Himmel so auf Erden’ .........ccooooomiiiiiiiiiiieieeeee e, 51
7.1.2.1. Geist und FIeiSCh ......covoiiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 51
7.1.2.2. Gerechte und SUNAET .......ccceiiiiiiiiinieicceee e 52
7.1.2.3. Christus und die Kirche.........cccoooiiieiiiieiiccieeeece e 53
7.1.2.4. Das himmlische Jerusalem und die streitende Kirche........................ 53
7.2.Im 13, Jahrhundert.........coouieiiniieieiieeeeee s 54
7.2.1. Der heilige Thomas vOn AQUIN ..........ceccveeeiieriieeiiienieeieeneeereesie e 54
7.2.1.1. Die Erlangung des ewigen Lebens ..........ccoccveviieniienieeniieniecieeeen, 54
7.2.2.2. Einhaltung der Gebote.........cccoeviiviiriiniiiiiiiinicieneeeccececee 55
7.2.2.3. Die Zuriickversetzung in den urspriinglichen Zustand ...................... 55

7.2.2. Der heilige Franziskus...........cooovieiiiiieiiiieenieeeee e 56

7.3. Zeitgen0ssische AUSIEZUNZEN ........eevviieiiiiieiieeeiie e 57
7.3.1. Gerhard Lohfink ..........oooiiiiiiiiiicee e 58
7.3.2. JOSEf RAIZINGET ..ottt 59

7.4. Der Katechismus als Zusammenfassung.............coceevveerieerieniieeniienieeieeneeenne 60

Il. Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius............ccceeeaunneen. 62
1. Allgemeines zu den Exerzitien des hl. Ignatius..........ccceevciieieiieiniie e, 62
2. Begriffsklarung: Entscheidungen ..............coccoeviiiiieniiiiiineceee e 64
3. Voraussetzungen fiir die Suche nach dem Willen Gottes............cccceeeveenieeiiennnnnne. 66
3.1, Die Liebe GOLES. ....eueieeiiiiiiiieeiesiteeee ettt st 66
3.2. Gott als hOChSteS Zi€l......couiiiiiiiiiiieiee e 68

4. Geistliche MIttel .........ooiuiiiiiiie et 71
4.1. Heilige EUCRhATISHIC ...ccvveiiiiieeiie ettt 71
4.2, Heilige SChIift.....cc.oooiieiieiiieiece ettt 72

4.3 SHLLE e 74



Inhaltsverzeichnis 7

4.4. Geistliche BeGIEItUNG.......cc.eeviieiieiiieiieeieeee ettt e 75

4.5. Reflexion iiber die geistliche Erfahrung...........ccoocvoviiiiiiiiiiiniiiiiicecees 76

5. Erkennen des Willens GOEES .........oocueeruiiiiiiniiiiiieieeeee e 77
5.1. Erster Modus: Klarheit ohne Zweifel ............cccoveeviieiiiieeiecceece e 77

5.2. Zweiter Modus: Erfahrungen deuten ............cccoveeeiieeiiiiccii e 80
5.2.1. Erkldrung der Regel zur Unterscheidung der Geister..........ccccevcveveennennee. 82
5.2.1.1. Der geiStliche TroSt.......cccvieiierieeiieieeieee e 82

5.2.1.2. Die geistliche TrostlosigKeit ..........cccceviieiiiiiiiiiieniiceeeeeeeen 86

5.2.1.3. Zur Unterscheidung der GeiSter..........covueveriinienenieneenenicneeeeenen 91

5.2.2. Unterscheidung im zweiten Modus ...........cceeveerieeiiienieeiienie e 92

5.3. Dritter Modus: In Ruhe verstandesmaBig erwagen ..........ccceeceeeevverveeiieennnnnns 100
53010 BISEE ATttt 101
5.3.1.1. Inhalt einer Entscheidung ...........ccccoevieviiiniieniiiiecieeeecee e 102

5.3.1.2. Die richtige DiSpOSition .........ccceerieriieriieniiieiieeieeeie et 102

5.3.1.30 GEDCL .. 103

5.3.1.4. Vor- und Nachteile erwagen ...........ccceeeviieerieeniieeeiieeeiie e 103

5.3.1.5. Eine Entscheidung treffen...........cccoooieeeiiieniiieieeeeeee e 105

5.3.1.6. Die BeStAtIGUNG....c..eeeiiiiiiiiieeie ettt 105

5320 ZWEIEE ATt ettt ettt ettt et ea 108
5.3.2.1. Die richtige Haltung............cccoovieniiiniiiniieiecieeeeee e 108

5.3.2.2. Erste Erwédgung: Ein mir unbekannter Mensch ...........cccccccvvvevnenn. 108

5.3.2.3. Zweite Erwédgung: Die Todesstunde...........ccceevvreeiireecieeniieenieeens 109

5.3.2.4. Dritte Erwagung: Das Gericht ..........cccoocieiiiniiiiiiiniieieceeeee 109

5.3.2.5. Die EntScheidung........c.ccccveeiieiiiiiieiiecie e 110

6. ZUSAMMENTASSUNE .......vvieeiiieiiieeeiieectee et e et e e eaeeetaeeeteeeetaeeesseeessseeessseeessseennns 113
SCRIUSS ... ———————————— 115
AbKUrzungsverzeiChnis ........ccuuucciiiiiiiiiiiceccss s 121
Bibliographie ... 123
Kurzzusammenfassung..........ccocociiin 129

ADbStract (ENGLISCh).....cuiiiiiiiiiie e 130






Einleitung 9

Einleitung

Manche beten es téglich, andere einmal wochentlich, wieder andere beten es, wenn sie in
Not sind und einige murren schon, wenn die ersten Worte nur ausgesprochen werden. Die
Rede ist vom Vaterunser. Nicht alle sprechen die Worte, die Jesus zum Beten den Jiingern
gelehrt hat, bewusst aus. Daher lohnt es sich, zu fragen, was dieses Gebet bedeutet. Am
Leben und an den Schriften so mancher Heiliger, wird erkenntlich, dass fiir sie das Va-
terunser nicht nur ein paar Worte waren, die sie wiederholten, sondern dass sie damit
intensiv beteten und diese Worte betrachteten. Dem hl. Franziskus z.B. wurde das Vater-
unser sehr lieb, und er erhielt sogar von Papst Honorius III. die Erlaubnis fiir seinen Or-
den, anstatt dem Stundengebet der Kirche eine bestimmte Anzahl von Vaterunser fiir die
einzelnen Horen zu beten.! Die Heiligen haben aber nicht nur dieses Gebet gesprochen,
an ihnen erfiillte sich, was sie mit diesen Worten erbaten. Sie versuchten in threm Leben
das zu tun, was sie von Gott horten und erkannten. Thren eigenen Willen glichen sie im-
mer mehr dem Willen dessen an, zu dem sie beteten. Das war eine der drei Bitten, die
Jesus im Vaterunser lehrte: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘. So muss
man fragen, was dieser Gott von den Menschen will, den die Christen als ,Vater® anspre-
chen. Es klingt fast ein bisschen provokant, sooft ndmlich diese Worte ausgesprochen
werden, wirft es die Frage auf, ob Gottes Wille so verschieden vom menschlichen Willen
ist, dass man bitten muss, dass sein Wille geschehe — oder sind die Menschen etwa zu
schwach, um seinen Willen zu tun? Und warum soll iiberhaupt Gottes Wille geschehen?
Diese Fragen sind nicht unerheblich fiir den Glauben. Jesus selbst betete vor wichtigen
Entscheidungen in seinem Leben. Bevor er die zwolf Apostel auswihlte, verbrachte er
die ganze Nacht im Gebet.? Oder als er vor seiner Gefangennahme am Olberg mit sich
ringt und betet: ,,Vater, wenn du willst, nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht mein,
sondern dein Wille soll geschehen.* (Lk 22,42)* Auch Heilige beteten vor wichtigen Ent-
scheidungen. Als der hl. Franziskus nicht wusste, wie es mit seinen Briidern weitergehen

sollte, ,,suchte er einen Gebetsort auf* und verbrachte dort eine lange Zeit, bis er durch

! Vgl. Bullierte Regel des hl. Franziskus, 3, in: BERG, Dieter / LEHMANN, Leonhard (Hgg.), Franziskus-
Quellen. Die Schriften des heiligen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse iiber ihn
und seinen Orden, Kevelaer 2009, 94, 96.

2 Es geschah aber in diesen Tagen, dass er auf einen Berg ging, um zu beten. Und er verbrachte die ganze
Nacht im Gebet zu Gott. Als es Tag wurde, rief er seine Jiinger zu sich und wéhlte aus ihnen zwolf aus; sie
nannte er auch Apostel” (Lk 6,12-13).

3 Alle Texte der HI. Schrift sind, sofern nicht anders angegeben, aus der Einheitsiibersetzung (Stuttgart
2016) entnommen.

4 THOMAS VON CELANO, Erste Lebensbeschreibung des heiligen Franziskus, 26, in: D. BERG, / L. LEH-
MANN, Franziskus-Quellen, 215.



10 Einleitung

Gottes Weisung zu einer Einsicht kam.> Der hl. Alfons von Liguori zog sich zuriick und
betete ungefihr einen Monat® lang, bevor er seine Berufung erhielt und wusste, was er zu
tun hatte.’
Bei all diesen Situationen ging es nicht um die Unterscheidung zwischen Gut und Bose,
sondern zwischen dem Guten und dem Besseren. Durch das Gewissen, sofern es gebildet
ist und nach der Wahrheit strebt, wird Gut und Bose erkannt. Hier aber geht es um eine
Unterscheidung innerhalb des geistlichen Bereichs, jenes Bereiches, in dem Gott zu fin-
den ist. Dies kommt nicht nur in Lebensentscheidungen zum Tragen, auch in alltidglichen
Situationen wird diese Unterscheidung bendtigt, um den eigenen Willen und den Willen
Gottes zu sehen. So betrifft die Unterscheidung, was Gott will, auch den Bereich der
Lehre. Der héufig aufgesuchte Pallotinerpater und erfahrene Exerzitienmeister Hans
Buob formuliert das in einem Beispiel so: Wenn jemand zu mir spricht

»und ich merke plotzlich, das, was der sagt, da stimmt etwas nicht. Der spricht zwar ganz

fromm, der redet zwar mit Zitaten der Bibel, aber auf einmal merk ich, der sagt Dinge, die

stimmen nicht mehr. Die klingen zwar fromm, aber es ist eine Privatmeinung. Das ist nicht
das Wort Gottes.“®

Aus diesem Grund ist das Thema der Unterscheidung in viele Bereiche gegliedert und
betrifft nicht nur eine Form der Unterscheidung. Jesus hat in seinen Worten auf die Wich-
tigkeit der Unterscheidung hingewiesen. Der Bereich, den er angesprochen hat, betrifft

die Glaubensentscheidung: Wem glaube ich? Im Johannesevangelium spricht er in einem

Gleichnis:

»Amen, amen, ich sage euch: Wer in den Schafstall nicht durch die Tiir hineingeht, sondern
anderswo einsteigt, der ist ein Dieb und ein Réuber. Wer aber durch die Tiir hineingeht, ist der
Hirt der Schafe. Ihm 6ffhet der Tirhiiter und die Schafe horen auf seine Stimme; er ruft die
Schafe, die ihm gehoren, einzeln beim Namen und fiihrt sie hinaus. Wenn er alle seine Schafe
hinausgetrieben hat, geht er ihnen voraus, und die Schafe folgen ihm; denn sie kennen seine
Stimme. Einem Fremden aber werden sie nicht folgen, sondern sie werden vor ihm fliehen,
weil sie die Stimme der Fremden nicht kennen.* (Joh 10,1-5)

5> Vgl. THOMAS VON CELANO, Erste Lebensbeschreibung, 26-27, in: Ebd., 215-216.

¢ Der Redemptorist Rey-Mermet geht davon aus, dass der Gerichtsprozess, der den Ausloser fiir die Be-
kehrung bildete, Ende Juli stattfand. Sein Berufungserlebnis folgte dementsprechend am 29. August 1723.
Vgl. REY-MERMet, Théodule, Alfons von Liguori. Der Heilige der Aufklarung (1696-1787). Aus dem Fran-
zbsischen tibertragen von Elisabeth Darlap, Wien 1987, 117, 119.

"Vgl. ebd., 118.

8 BUoB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 1, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten am 15. Juni
2010, Minute 6. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3 [zuletzt ab-
gerufen am 9.3.2017].


http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3

Einleitung 11

Wenn Jesus dieses Gleichnis zu den Pharisdern spricht, so waren sich diese bewusst, dass
der ,Hirte der Schafe* Gott ist und die Schafe jene sind, die auf Gott horen. Jesus bezeich-
net sich selbst als die Tiir zu den Schafen. Jeder der auf die Stimme Jesu hort, kommt zu
Gott. Er bezeichnet sich selbst aber nicht nur als Weg, um zu Gott zu gelangen,’ sondern
auch noch als der gute Hirte.!” Somit stellt er sich Gott gleich, wie auch noch in anderen
Schriftstellen zum Ausdruck kommt.!! So entstand seinetwegen eine Spaltung im Volk.!'?
Mit anderen Worten bedeutet das, dass es zu einer Spannung zwischen der Stimme von
Pharisdern, anderen lehrenden Méannern und der Stimme Jesu kam. Die Menschen zu
Lebzeiten Jesu waren vor die Wahl gestellt, ihm — seiner Stimme — zu folgen oder anderen
zu folgen, die einen anderen Weg zu Gott lehrten. Sie mussten damals entscheiden, ob sie
Jesus als den Messias und Sohn Gottes annehmen wollten. Auch heute stehen Menschen
vor der Entscheidung, welchen ,Stimmen‘ sie in dieser Zeit glauben sollen, wenn sie in
Lebenssituationen Rat suchen. Ist es noch moglich, die ,Stimme Gottes® ganz konkret fiir
personliche Lebensentscheidungen zu vernehmen? Nicht wenige kamen zu Jesus mit der
Bitte um die richtige Lebensentscheidung: ,Was soll ich mit meinem Leben tun?*!* Und
Jesus antwortete ithnen ganz konkret mit einer Weisung. Wenn heute gebetet wird, fragen
sich manche: Antwortet Jesus heute noch auf meine Bitte? Soll ich Priester werden oder
heiraten? Will Jesus, dass ich ins Kloster gehe? Und falls er spricht und mir antwortet,
warum hore ich seine Antwort nicht? Haben die Menschen — geistig verstanden — Stopsel
in den Ohren, sodass sie die Stimme des Hirten ihrer Seelen nicht mehr vernehmen? Viel-
leicht muss gefragt werden, wie man beten soll, denn Jesus sagt, bevor er das Vaterunser
lehrt, dass man nicht plappern soll wie jene, die Gott nicht kennen, da ,,euer Vater weil3,
was ihr braucht, noch ehe ihr ihn bittet.” (Mt 6,8) Gerade, wenn schon der hl. Alfons sich
beklagt, dass zu seiner Zeit, weder die Prediger noch die Beichtvéter iiber die Notwen-
digkeit des Gebetes sprachen und den Christen zu wenig geistliche Biicher zur Verfiigung

4

standen, die iiber dieses Thema sprechen,'* ist man vor die Frage gestellt, ob dieses

Thema nicht ebenso in der heutigen Zeit in Vergessenheit geraten ist. P. Hans Buob

% Jesus sagte zu ihm: Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater auB3er
durch mich.* (Joh 14,6)

10 Ich bin der gute Hirt. Der gute Hirt gibt sein Leben hin fiir die Schafe.“ (Joh 10,11)

1'Vgl. z.B. ,,Jesus sagte zu ihnen: Wenn Gott euer Vater wire wiirdet ihr mich lieben; denn von Gott bin
ich ausgegangen und gekommen. [...] Amen, Amen, ich sage euch: Noch ehe Abraham wurde, bin ich.*
(Joh 8,42.58) Oder: ,,Als Jesus ihren Glauben sah, sagte er zu dem Geldhmten: Hab Vertrauen, mein Sohn,
deine Siinden sind dir vergeben.* (Mt 9,2)

12 Wegen dieser Worte kam es unter den Juden erneut zu einer Spaltung.* (Joh 10,19)

13, Und siehe, da kam ein Mann zu Jesus und fragte: Meister, was muss ich Gutes tun, um das ewige Leben
zu gewinnen?* (Mt 19,16) ,,Und Jesus fragte ihn: Was willst du, dass ich dir tue? (Mk 10,51)

14 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes (1759), in: DERS., Das groBe Mittel des Gebe-
tes. Vollstandige deutsche Erstiibersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 14.



12 Einleitung

spricht ebenfalls davon, dass fiir die Christen heute das Gebet und das Charisma zur Un-
terscheidung notwendiger ist denn je, da die Verwirrung, selbst innerhalb der Kirche, sehr

groB sei.!®

Mit dieser Arbeit mdchte ich der Frage zur Unterscheidung zwischen dem Willen Gottes
und dem Willen des Menschen nachgehen: Was ist der Wille Gottes iiberhaupt? Wie er-
kenne ich den Willen Gottes fiir mein Leben und meine Entscheidungen? Jene Fragen,
die einer philosophischen Erorterung bediirften wie z.B., ob der Mensch einen freien Wil-
len hat, oder ob es Gott iiberhaupt gibt, wie Gottes Vorhersehung mit dem freien Willen
zusammengedacht werden kann, wie es sein kann, dass die menschliche Natur iiberhaupt
Gott vernehmen kann, ob Gott zuerst seine Gnade schenken muss, bevor der Mensch
beten kann, usw. werden in der vorliegenden Arbeit nicht behandelt, sondern als positiv
beantwortet vorausgesetzt.'® Als Zugang wihle ich hier die spirituelle Erfahrung der Kir-
che in ihren Heiligen.

Die Arbeit baut auf zwei Hauptteilen auf: Der ersten Teil beschiftigt sich mich mit dem
hl. Alfons von Liguori, seinem Leben und seinen Schriften, wobei der Zusammenhang
zwischen der Notwendigkeit des Gebetes, dem allgemeinen Heilswillen Gottes und dem
Willen Gottes fiir das menschliche Leben dargestellt werden soll. An das Ende des ersten
Teiles schlieBt ein Exkurs an, der verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte
(,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘) behandelt und in vier Punkte ge-
gliedert ist: Zuerst wird die Lehre der Kirchenvéter dargestellt, anschlieBend folgen Aus-
legungen aus dem Mittelalter von Thomas von Aquin und Franziskus von Assisi und
schlieBlich die zeitgendssischen Sichtweisen Gerhard Lohfinks und Papst Benedikt X VI.
(Josef Ratzingers). Den abschlieenden Punkt des Exkurses bildet die Lehre der Kirche:
Was sagt der Katechismus zur Auslegung dieser Bitte? Ziel ist, den Lesenden ein grof3eres
Verstindnis des Vaterunser-Gebetes mitzugeben, wodurch die Bitte um den Willen Got-

tes in seinen verschiedenen Facetten und Anliegen zur Geltung kommen soll.

15 Vgl. BUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 2, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten am 19.
Juli 2010, Minute 19. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-07-19_sp.mp3 [zuletzt
abgerufen am 9.3.2017].

16 Zum freien Willen des Menschen vgl. AUGUSTINUS, De libero arbitrio - Der freie Wille. Zweisprachige
Ausgabe eingeleitet, iibersetzt und herausgegeben von Johannes Brachtendorf, (= Augustinus Opera.
Werke. Bd. 9) Paderborn [u.a.] 2006. Fiir die Existenz Gottes vgl. die Gottesbeweise, beispielsweise in:
MULLER, Klaus, Gott erkennen. Das Abenteuer der Gottesbeweise (= TTB 405), Regensburg 2001. Zu
Gottes Vorsehung vgl. z.B. ANSELM VON CANTERBURY, Uber die Vereinbarkeit des Vorherwissens, der
Vorherbestimmung und der Gnade Gottes mit dem freien Willen, in: DERS., Freiheitsschriften. Lateinisch
— Deutsch. Ubersetzt und eingeleitet von Hansjiirgen Verweyen. (= FC 13), Freiburg [u.a.] 1994. Zum
Verhéltnis von Natur und Gnade siche z.B. SCHEEBEN, Matthias Joseph, Natur und Gnade. Versuch einer
systematischen, wissenschaftlichen Darstellung der natiirlichen und tibernatiirlichen Lebensordnung im
Menschen, Mainz 1861.



Einleitung 13

Der zweite Teil behandelt das Buch iiber die geistlichen Ubungen (Exerzitien) des Ig-
natius von Loyola. Da sein Leben besser bekannt ist, als das des hl. Alfons und fiir meine
Ausfithrungen nur bedingt eine Rolle spielt, wurde auf biografische Informationen ver-
zichtet, die in seiner Selbstbiografie oder bei anderen Autoren in verschiedener Linge gut
nachgelesen werden koénnen.!” Da die geistlichen Ubungen des Ignatius ohne Praxisbezug
schwer zu verstehen sind, halte ich mich bei der Darstellung in den wesentlichen Punkten
an die Gliederung und die Lebenszeugnisse von Timothy M. Gallagher,'® der als Oblate
der Seligen Jungfrau Maria in ignatianischer Spiritualitét lebt und sich auf die Exerzitien
des hl. Igantius spezialisiert hat.!” Besondere Aufmerksamkeit erfahren in diesem zweiten
Teil Entscheidungssituationen im Leben von Menschen, weshalb die Frage: ,Wie kann
ich wissen, was Gott in dieser Situation von mir will?¢, im Vordergrund steht.

Durch diese Arbeit mdchte ich den Lesenden ein tieferes Verstdndnis fiir die Unterschei-
dung zwischen dem eigenen Willen und dem, was Gottes Wille uns nahe legt, geben. Es
soll deutlich werden, warum der Wille Gottes nicht eine nebensichliche, sondern die ent-

scheidende Rolle in unserem Leben spielt.

17 Zur Selbstbiografie vgl. Ignatius von Loyola: Der Bericht des Pilgers, z.B. in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. II. Griindungstexte der Gesellschaft Jesu {ibersetzt von Peter Knauer, Wiirzburg 1998, 13-80.
Od. eine von Hugo Rahner in: IGNATIUS VON LOYOLA, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Herausgege-
ben von Hugo Rahner. Neu bearbeitet von Paul Imhof (= Klassiker der Meditaion), Ziirich — Einsiedeln —
Kéln 1979, 11-28.

8 Vgl. GALLAGHER, Timothy M.: Discerning the Will of God. An Ignatian Guide to Christian Decision
Making, New York 2013, vii-ix.

Y Vgl. GALLAGHER, Timothy M.: The Discernment of Spirits. An Ignatian Guide for Everyday Living,
New York 2005, 214.



14 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

. Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

1. Vorbemerkung

Papst Pius IX. ernannte 1871 den hl. Alfons von Liguori zum Kirchenlehrer,?’ und Papst
Pius XII. erklirte ihn 1950 zum Patron der Beichtviter und der Moraltheologie.?! Wenn
Pius IX. es als sehr niitzlich ansieht, die Werke Alfons zu lesen und diese einen wesent-
lichen Beitrag zur Erlangung des ewigen Heils bzw. der christlichen Vollkommenheit
leisten,?? so gilt das gewiss nicht nur fiir die damalige Zeit, auch heute kénnen wir aus
seinen Schriften lernen. Er verfasste ,,nicht weniger als 111 [Schriften], die schon zu sei-
nen Lebzeiten 402 mal aufgelegt [... und] spiter in 61 Sprachen iibersetzt wurden*.?

Unter diesen zahlreichen Werken schrieb der Kirchenlehrer gerade fiir die Fragestellung

nach dem Gebet und dem Willen Gottes zwei Biicher, auf die ich ndher eingehen werde:

e Das grofle Mittel des Gebetes

e Der Wille Gottes: Von der Vereinigung unseres Willens mit dem Willen Gottes

Alfons selbst misst seinem Werk ,Das groe Mittel des Gebetes® einen so groflen Stellen-
wert zu, dass er in der Einleitung schreibt: ,,Ich habe zwar nicht die Moglichkeit dazu,
doch wenn ich konnte, so mochte ich von diesem Biichlein so viele Abdrucke drucken
lassen als es an Gliubigen, die da auf der Erde leben, insgesamt gibt*?*. In diesen beiden
Schriften befasst sich der Heilige mit der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Ge-
bet und dem Willen Gottes. Ein Biograf des hl. Alfons, der Redemptorist Rey-Mermet,

bezeichnet ihn als ,,Lehrer des Gebetes“?’

ebenso wie P. Martin Leitgdb, Redemptorist
der Wiener Provinz.?® Um die Werke dieses groBen Kirchenlehrers besser verstehen zu
konnen, stelle ich eine kurze Biografie dieses Heiligen voran, der selbst in seinem eigenen

Leben nach dem Willen Gottes suchte.

20 Vgl. Josef KUNZLI‘S Vorwort zur Schrift: ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes. Von der Vereinigung
unseres Willens mit dem Willen Gottes, Jenstetten 2009, 8.

2l Vgl. AAS 42 (Vatikan 1950), 595-597. Online abrufbar als PDF unter: http://www.vatican.va/ar-
chive/aas/documents/A AS-42-1950-ocr.pdf [zuletzt abgerufen am 27.7.2017].

22 Vgl. HARTMANN, August, Der heilige Alfons von Liguori, (= Die Kirche in ihren Heiligen und in ihren
Personlichkeiten. Kirchengeschichtliche Lebensbilder fiir Unterricht und Erziehung), Saarbriicken 1957,
26.

B Ebd., 27.

24 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 14.

23 Th. REY-MERMet, Alfons von Liguori, 12.

26 Vgl. LEITGOB, Martin, Alfons von Liguori. Lehrer des Gebetes und der Barmherzigkeit, Innsbruck —
Wien 2010, 10.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 15

2. Biografie des hl. Alfons Maria von Liguori

Alfons wurde am 27. September 1696 geboren und lebte in Neapel. Seine Eltern bemiih-
ten sich um eine strenge, gute weltliche und religiose Ausbildung. Vor allem seine Mutter
lehrte ithn beten und fasten. Schon mit sieben Jahren wurde der hl. Alfons von einem
Oratorianer?’ begleitet und holte sich dessen Rat in wichtigen Entscheidungen ein. Als
Erstgeborener seiner sieben Geschwister sollte er das Erbe der Familie antreten. Da er
korperlich zu schwach war, um als Marineoftfizier in die FuBlstapfen seines Vaters zu tre-
ten, wurde ihm die Juristenlaufbahn zuteil.>®

Bereits mit 16 Jahren schloss der iiberaus intelligente Alfons ,,sein Studium mit der Pro-
motion zum ,Doktor beider Rechte®, also des kirchlichen wie des zivilen Rechtes, ab.*?°
Er absolvierte zwei Jahre lang eine Einfithrung in die Praxis und arbeitete acht Jahre als
Jurist. Neben seiner beruflichen Laufbahn betreute Alfons Schwerkranke im ,Ospedale
degli incurabili‘ und nahm sich, wie es seine Familie gepflegt hatte, der Toten jener Fa-
milien an, die kein Geld fiir ein Begrébnis hatten. In dieser Zeit beschéftigte sich Alfons
viel mit religiosen Themen und fasste den Beschluss nicht in den Ehestand einzutreten —
entgegen dem Willen seines Vaters, was zu groen Auseinandersetzungen fiihrte.°

Eine Gerichtsverhandlung im Jahr 1723 loste eine Bekehrung beim jungen Juristen aus.
Bis dorthin hatte er nie einen Prozess verloren. Bei diesem Fall war jedoch Bestechung
im Spiel und so wurde Alfons gedemiitigt.’! Er selbst soll gesagt haben, als er den Ge-
richtssaal verlie3: ,,Welt, ich kenne dich jetzt! Gerichtsséle, addio — auf Nimmerwieder-
sehen!“*? Er begriff, dass weltlicher Ruhm und weltliche Ehren verginglich sind und ver-
traute sich nun ganz Gott an. Im oben erwéhnten Spital hatte Alfons dann das Berufungs-
erlebnis. Als er dort, wie gewohnt, Kranke pflegte, horte er eine Stimme, die ihn aufrief,
die Welt zu verlassen und sich ganz Gott zu schenken. In der Kirche ,Santa Maria delle
Mercede* betete er um Kraft, dass er dem Willen Gottes folgen kdnne.** Auch wenn er in
all den Jahren das Gebet nie unterlassen hatte, bliihte es erst jetzt so richtig auf.** Alfons
begann Theologie zu studieren und iibte schon wihrend des Studiums seelsorgliche Té-

tigkeiten aus. Er trat der ,Kongregation der Apostolischen Missionare‘ von Neapel bei.

%7 Hierbei handelt es sich um P. Thommaso Pagano, der seine Aufgabe als Begleiter des jungen Alfons
meisterte. Vgl. hierzu: M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 16-17.

B Vgl. Ebd., 13-17.

¥ Ebd., 18.

30'Vgl. ebd., 18-19.

31'Vgl. ebd,, 19.

32 Ebd., 20.

3 Vgl. ebd., 20-21.

3% Vgl. ebd., 57.



16 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Dort wurde er eingeteilt katechetischen Unterricht zu geben und bei Volksmissionen mit-
zuhelfen. Einer weiteren Gemeinschaft trat er spiter bei, den ,Weillen Briidern der Ge-
rechtigkeit®, ,,welche zum Tode verurteilte Héftlinge zur Hinrichtung begleiteten, fiir ihr
Begribnis sorgten und sich um die Hinterbliebenen kiimmerten.?® In dieser Zeit legte er
ein personliches Geliibde ab, indem er versprach, keine Zeit ungeniitzt zu lassen.>® Sein
Tag sah gewohnlich so aus, dass er ,,in der Regel zehn Stunden der Arbeit, acht Stunden
dem Gebet und sechs Stunden den verschiedenen anderen Bediirfnissen, dem Schlaf, der

37 widmete.

Nahrungsaufnahme und der Erholung
1726 wurde Alfons zum Priester geweiht.*® Er hielt weiterhin Katechesen und Veranstal-
tungen, vor allem aber bei der drmsten gesellschaftlichen Schicht Neapels.*” Im Jahr 1730
war er korperlich am Ende, weil er zuerst unermiidlich bei der Epidemie in Neapel half
und anschlieend die abgesagten Volksmissionen nachholte. Er wurde schwer krank und
musste eine Erholungszeit einlegen, wozu er nach Scala ging.*’ Dort erlebte er vor allem
zwei Dinge. Zum einen fand er eine Landbevolkerung vor, die nicht nur kaum das notigste
zum Leben hatte, sondern auch noch von kirchlicher Seelsorge vernachldssigt war. Das
beriihrte sein Herz und erweckte die Sehnsucht in ihm, diesen Menschen zu dienen.*!
Zum anderen hielt er in einem Kloster Exerzitien. Eine Ordensschwester hatte dort Visi-
onen, die dazu aufriefen, dem Kloster eine neue Regel zu geben.*> Alfons wurde dazu
beauftragt, dies zu priifen. Weil er zur Einsicht kam, dass die Erscheinungen echt seien,
wurde ,,der bisherige Schwesternkonvent von Scala in einen neuen Orden umgewandelt,
der den Namen ,0Ordo Sanctissimi Redemptoris‘ (,Orden vom Heiligsten Erloser®) trug.
Dies geschah zu Pfingsten 1731.“*® Spiter hatte diese Ordensschwester wieder eine Vi-
sion. In ihr sah sie Christus und bei ihm Alfons und Franziskus von Assisi. ,,Mit der Vi-
sion zusammen erhielt sie die Prophezeiung, dass Alfons der Leiter einer neuen Priester-
gemeinschaft werden solle. Es sei der Wille Gottes, dass die Mitglieder dieser Vereini-
gung der armen Landbevolkerung im Konigreich Neapel das Evangelium verkiinden soll-
ten.“* Damit setzte fiir den Heiligen der Prozess zur Unterscheidung ein, ob es der Wille

Gottes fiir ihn sein konnte. Mithilfe seines Seelenfiihrers, Tommaso Pagano, entschied er

33 Vgl. ebd., 19-21, Zitat auf Seite 22.
36 Vgl. ebd., 57.

37 Ebd.

38 Vgl. ebd., 22.

¥ Vgl. ebd., 23.

40 Vg, ebd., 25-26.

'Vl ebd., 27.

42 Vgl. ebd., 26.

$ Ebd., 27.

4 Ebd.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 17

sich fiir die Griindung der neuen Priestergemeinschaft.*’

Unter vielen Schwierigkeiten entstand 1732 seine Gemeinschaft (,Congregatio Sanctis-
simi Salvatoris‘). Alfons duldete keine Kompromisse, er hatte das Motto: ,,Wer nicht hei-
lig werden will, kann nicht bei uns bleiben.“*¢ Es verlieBen ihn jedoch fast alle seiner
ersten fiinf Gefdhrten und Alfons litt unter vielerlei Priifungen durch seine strenge Fiih-
rung. Da er aber liberzeugt war, dass es der Wille Gottes ist, liel3 er sich durch die Schwie-
rigkeiten nicht abbringen voranzuschreiten. 1749 bestitigte Papst Benedikt XIV. seine
Regel und verlieh der Gemeinschaft den Namen ,Congregatio Sanctissimi Redemptoris®,
da der frithere, von Alfons gewdhlte Name, bereits vergeben war. Ab dann entwickelte
sich der Orden sehr rasant und zéhlte bereits 1760 an die 130 Mitglieder.*’

Im Mirz 1762 wurde Alfons zum Bischof von Sant® Agata di Goti ernannt. Obwohl er
sich mit allen Argumenten straubte und sich als unabkémmlich fiir die Gemeinschaft sah,
wurde er am 20. Juni 1762 zum Bischof geweiht. Er verlieB3 sein Ordenshaus, blieb aber,
mit Ausnahmegenehmigung, der Generalobere seiner Kongregation. In seiner Didzese
hielt er Volksmissionen ab, erneuerte den liberaus verkommenen Klerus und sorgte sich
sehr um die Armen, wie es seinem ganzen Leben und seiner Sehnsucht entsprach. Er bat
immer wieder um die Amtsenthebung, damit er zu seiner Kongregation zuriickzukehren
konne. Dieser kam erst Papst Pius VI. im Jahre 1775 nach. Nun kehrte Alfons aber als
Greis mit 78 Jahren zuriick und konnte die Kongregation nicht mehr in rechter Weise
fiihren. Er unterschrieb, ohne bei klarem Verstande zu sein, einen anderen — staatlichen —
Regelentwurf zur Anerkennung der Gemeinschaft, der fiir die Kloster des Konigreichs
Neapel verbindlich wurde. Diese Kloster spalteten sich vom Kirchenstaat mit der ur-
spriinglichen Regel ab. Erst 1793 wurde die Kongregation wieder vereinigt. Alfons von

Liguori starb am 1. August 1787 im Alter von 90 Jahren.*

3. Sunde und der universale Heilswille Gottes beim hl. Alfons
Alfons war im Innersten seines Wesens davon gepréagt, bei Gott nicht in Ungnade zu fal-
len. Es war sein tiefster Wunsch, sich von Gott nicht zu trennen, sondern mit ihm zu

leben.* Da er in der Kindheit mit einem sehr strengen Vater zu kiimpfen hatte, war auch

4 Vel. ebd., 27-28.

46 J. KUNZzLI, HI. Alfons Maria von Liguori, 7.
47 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 28-30.
“® Vgl. ebd., 31-36.

4 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 40.



18 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

t.>0 Er hatte viel unter Angstgefiihlen zu leiden.!

sein Gottesbild von Strenge mitgeprig
In ihm entwickelte sich ein groes Siindenbewusstsein —um nicht zu sagen: eine Siinden-
angst — und er lernte dadurch sehr gut zu unterscheiden zwischen dem, was wirklich
Stinde ist und von Gott trennt, und dem, was er ,innere Leiden® — also ,nur gefiihlte Stinde*
— nennt.*? Siinde bedeutet fiir Alfons Undankbarkeit Gott entgegenzubringen dafiir, dass
er den Menschen erschaffen hat und sich durch seine Menschwerdung mit seinem eigenen
Blut und Leben fiir ihn hingegeben hat. Die Siinde bedeutet fiir Alfons die Einwilligung
zu bosen Gedanken oder in die bose Tat. Denn durch seine Taten, in denen er zu Gott ein
,Nein*‘ spricht, wird der Mensch zum Rebellen gegen Gott. Bleibt er bei diesem ,Nein‘ zu
Gott, so wartet auf ihn in letzter Konsequenz die Holle — das ewige Getrennt-sein von
Gott.> Die theologischen Stromungen in Alfons’ Zeit waren zudem von einem Gottesbild
gepragt, wo Gott sehr gro3 und erhaben ist, ja eine ,Majestét‘, bei der man es sehr schwer
hat, als siindiger Mensch Gnade zu finden.>* Die Jansenisten vertraten in ihrer Seelsorge
die Meinung, dass es ungemein schwer sei, bei Gott Heil und Rettung zu finden und dass
die Gnade, das Heil zu erlangen, nicht allen Menschen gegeben werden wiirde. Der Kir-
chenlehrer schaffte es, sich von diesen und anderen theologischen Stromungen zu be-
freien. Sein Gottesbild entwickelte sich — nicht zuletzt durch seine eigene Gebetspraxis!>’
— in eine andere Richtung. Fiir ihn war Gott jener, der die Menschen unbedingt liebt. Es
war fiir ihn von groBler Bedeutung — entgegen der Jansenisten — Gott als den zu erleben
und zu verkiinden, der ,,will, dass alle Menschen gerettet werden* (1 Tim 2,4). In einem
Brief schrieb der Heilige: ,,Dieser Gott verldsst niemanden. Je trostloser Sie also sind,
desto mehr miissen Sie sich seinen Hiinden iiberlassen.“>® Aber diese Liebe Gottes war
fiir Alfons kein abstrakter Begriff. In seinem Gebetsleben entwickelte er zweckfreie Zei-
ten, wo er staunend betrachtete, was Gott in seinem Leben alles Heilvolles wirkte und
wie er Gott begegnete.’’ Gerade dieses Staunen beschreibt den Kirchenlehrer sehr gut. Es
pragte seine Sicht auf die Schopfung, in der er erkannte, wie alles auf den Menschen hin

geordnet war. So wurde fiir ihn die Schopfung als Erweis der Liebe Gottes sichtbar. Aber

0Vgl. ebd., 43.

1 ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott. Herausgegeben von Bernhard Hiring, Miin-
chen — Ziirich — Wien 1989, 9.

52 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 41.

33 Vgl. ebd., 40. Bzw. ALFONS VON LIGUORI, Vorbereitung zum Tode, in: http://www.documentacatholi-
caomnia.eu/03d/1696-1787, De Ligorio Alphonsus, Preparation For Death Part 4, EN.pdf, 38-39
[zuletzt abgerufen am 10.4.2017].

34 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 43.

33 Vgl. ebd., 57.

56 Ebd., 44.

7Vgl. ebd., 91.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 19

die hohere Form der Liebe Gottes zum Menschen erkannte er darin, dass Gott selbst in
Jesus von Nazareth Mensch geworden ist.’® Dass Gott mit dem siindigen Menschen noch
in Beziehung treten will — nicht nur eine Beziehung im Fernen, sondern so nahe, dass er
die Siinde des Menschen auf sich nimmt und ihn am Kreuz erldst. Dieses Geheimnis der
Heilsgeschichte lisst Alfons zutiefst staunen.’ Aus diesem Grund geniige es fiir den Kir-
chenlehrer, wenn der Mensch auf diese Liebe immer wieder neu antwortet. Selbst wenn
der Mensch sich von Gott trenne, so will es Gott, dass er bereue und sich ihm neu zu-
wende. Darin besteht fiir Alfons diese tiefe Liebe bzw. Barmherzigkeit Gottes zum Men-
schen.®® Als Zusammenfassung der Liebe Gottes sieht er den universalen Heilswillen

1.61

Gottes, dass er namlich alle Menschen retten will." Das spielt fiir Alfons die zentrale

Rolle, wenn es um das Gebet geht.%

4. Die Gebetspraxis des Kirchenlehrers

Gebet ist fiir Alfons in erster Linie personlich ,,mit Gott zu sprechen“®® bzw. Zuflucht
nehmen zu Gott.%* P. Leitgdb fasst das Gebet bei Alfons wie folgt zusammen: ,,Beten
heift, das liebende Zwiegesprach mit Gott zu suchen und dieses Zwiegespriach nicht zu
unterbrechen, nicht abreifen zu lassen.“%> Die duBere Form alleine, also die Worte oder
die Riten der Gebete, sind zu wenig und nach Alfons kein Gebet im eigentlichen Sinne.®
Es geht um das innere Anteilnehmen des Menschen an diesen Worten — die innere Zu-
stimmung, sozusagen das Mittun mit dem Willen Gottes, der unser Heil will. Und dieses
unser Heil, setzt Alfons gleich mit dem Wort ,beten‘®” — denn ,,wer betet wird sicher ge-
rettet werden.“®® Zu diesem Gebet, dem inneren Zwiegesprich mit Gott, ,,suchte Alfons
hiufig besondere Stitten auf. Neben Kirchen waren dies Orte, an welchen er die ndtige
Ruhe und Gelassenheit fand, sein Herz auf Gott, auf Jesus Christus oder auf Maria zu
konzentrieren.“® Die Stille 6ffnete sein Herz in besonderer Weise fiir das Gesprich mit

Gott. Aber nicht nur die Zuriickgezogenheit war ein Gebetsort fiir Alfons. Gerade bei

8 Vgl. ebd., 45.

% Vgl. ebd., 46.

0Vgl., ebd., 44.

61 Das ist recht und wohlgefillig vor Gott, unserem Retter; er will, dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.“ (1 Tim 2,3-4)

62 Vgl., M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 59.

6 ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott, 15.

64 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, in: DERS., Das groBe Mittel des Gebetes.
Vollstdndige deutsche Erstiibersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 17.

5 M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 58.

% Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 15.

7 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 59.

% ALFONS VON LIGUORI, Das groBBe Mittel des Gebetes, 45.

% M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 57.



20 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

seinen unzdhligen Volksmissionen war es fiir ihn wichtig, die Menschen nicht nur mit
Worten der Unterweisung zum Gebet anzuregen, sondern durch das eigene Vorbild mit-
zureiBlen. So schirfte Alfons den Missionaren seines Ordens ein, die Gebetszeiten ,,nicht
im stillen Kdmmerlein [zu] absolvieren [...], sondern in jenen kirchlichen Rdumen, zu
denen auch das Volk Zutritt hatte. So konnten die Leute am Gebetsleben der Missionare
teilnehmen und daraus Erfahrungen schopfen.“’? Orte, die schon erwihnt wurden, waren
fiir den Heiligen die verschiedenen Kirchen. ,,Er selber ging nie an einer Kirche vortiber,
ohne in sie einzutreten und dem Heiland und Erléser der Welt zu begegnen.*’! Er weilte
vor dem Tabernakel, oder suchte Kirchen auf, in denen das Altarsakrament feierlich aus-
gesetzt war, um Jesus Christus zu besuchen, zu betrachten und anzubeten.”” So gewann
er ein vertrauliches Verhéltnis zu seinem Erloser. Er verfasste fiir diese Form des Gebets
die bekannte Schrift mit dem Titel ,Besuchungen des Allerheiligsten Altarsakramentes
und der Gottesmutter Maria‘*.”® Wie in diesem Biichlein beschrieben, hegte Alfons auch
eine innige Liebe zur Gottesmutter Maria. Er wendet sich in Gebetszeiten mit freien Wor-
ten an sie, pflegte aber auch das Rosenkranzgebet, um mit Maria bei Jesus zu sein und
die Heilsgeheimnisse zu betrachten.”* Eine weitere Form seines Gebetes bildet das be-
trachtende Gebet. Dieses legte er besonders den Priestern und Ordensleuten nahe, denn
es bilde die Quelle ihres geistigen Lebens.”® AuBerdem pflegte der Heilige in ,,besonderer
Weise das Bitt- und Dankgebet [und ...] zugleich den Lobpreis*’®. Um einen Eindruck
zu bekommen wie Alfons betete, sei hier ein kurzes Gebet aus seiner Schrift ,Weg des
Heils® angefiihrt:
»Heiliger Geist, ich will nicht mehr in mir selbst verschlossen leben. Die Tage, die mir noch
bleiben, sollen dazu dienen, dich zu lieben und zu deinem Wohlgefallen zu leben. Darum
meine grof3e Bitte an dich: Gib mir das Geschenk des rechten Betens. Komme in mein Herz
und lehre mich zu beten, wie es sich geziemt. Schenke mir die Kraft, das Gebet auch in Zeiten
der Trockenheit nie zu vernachlassigen. Schenke mir den Geist des Betens: die Gnade des
Gebetes immer von dir zu erbitten und dich um das zu bitten, was deine Liebe mir am liebsten

schenken mochte. Ich schien in meinen Siinden verloren, aber ich sehe, mit welch zarter Liebe
du mir begegnet bist. Du willst mein Heil und rufst mich zur Heiligkeit. Ja, heilig will ich

0 Ebd., 92.

" Ebd., 92-93.

2 Vgl. ebd., 57, 93.

3 Vgl. ebd., 93.

" Vgl. ebd., 95.

5 Vgl. ebd., 96. Hierzu bemerkt der heilige Alfons sogar, dass es eine moralische Pflicht fiir diese Stinde
sei, betrachtende Gebetszeiten zu halten. Denn ohne diese Zeiten wiirden sie nicht erkennen, um welche
Gnaden sie bitten sollen, die ihnen fiir ihren Stand am notwendigsten sind: ,,Deswegen vor allem ist das
innere Gebet moralisch fiir die Seele notwendig, um uns in der Gnade Gottes zu erhalten, [...] denn ohne
zu meditieren, wird sie [die Seele] nicht an das Bediirfnis denken, das sie hat, sie [die Hilfen] zu erbitten.
(Das grofBe Mittel des Gebetes, 57)

76 M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 60.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 21

werden: dir Freude bereiten und immer mehr deine grenzenlose Liebe lieben. Dich liebe ich,
hochstes Gut, meine Liebe, mein Alles. Und weil ich dich liebe, tibergebe ich mich dir ganz.*"’

5. ,Das grolRe Mittel des Gebetes’

5.1. Einfuhrung zu dieser Schrift
Der hl. Alfons von Liguori hatte nicht nur ein intensives und erfahrenes Gebetsleben, in

t’®, er entwickelte daraus

welchem er immer wieder die notwendige Hilfe Gottes erhiel
sogar eine eigene Theologie des Gebetes.” Bevor er 1762 zum Bischof geweiht wurde,
verfasste er 1754 das Biichlein ,Die Weise bestidndigen und vertraulichen Sprechens mit
Gott‘. Drei Jahre spéter folgte eine kurze Schrift mit dem Titel ,Kurzer Traktat iiber die
Notwendigkeit des Gebetes*. ,,In dieser Schrift kiindigte er eine ausfiihrlichere Befassung
mit dem Thema an, die schlieBlich zwei Jahre darauf, 1759°%, erschien: ,Das groBe Mittel
des Gebetes‘. Seine Motivation zu dieser Schrift lag in seiner Sehnsucht begriindet, fiir
das Seelenheil der Menschen zu schreiben. Er war fest davon iiberzeugt, dass das Gebet
den Menschen sicher zum ewigen Heil fiihre.®! Ohne das bestéindige Gebet, so war seine
Uberzeugung, wiirde der Mensch verloren gehen.®> Wenn Alfons viele Gedanken in an-
deren Zusammenhangen wiederholt, so ist das hier nicht unbeabsichtigt der Fall. Es ist
daher eine Erleichterung, an die ,ruminatio‘ (wortl. ,wiederkduen‘) der ,lectio divina‘
(geistliche Lesung) zu denken. Dort gehort es zur Praxis, Schriftworte immer wieder zu
wiederholen — sie wiederzukduen —, solange bis sie sich zu erschlielen beginnen, solange
bis man sie verdauen kann. Genauso sieht Alfons das Gebet. Es erschliefit sich immer
mehr, und man kann es immer besser aufnehmen, je mehr man in die Tiefe desselben
Gedankens eintaucht. Aus diesem Grund wiederholt Alfons vieles in seinen Schriften im-

mer wieder, um sich die Worte besser einprigen zu konnen.
5.2. Die Notwendigkeit des Gebetes
Alfons leitete sein Werk mit diesen Worten ein:

,Verschiedene geistliche Werke habe ich ans Licht gebracht, doch ich denke, daf ich kein
niitzlicheres Werk verfafit habe als dieses Biichlein, in dem ich vom GEBET spreche, weil

77 ALFONS VON LIGUORI, Weg des Heiles, in: M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 60-61. Die Schrift Alfons®,
die Leitgob zitiert, war mir nicht zuganglich, um diese im Original zu zitieren.

8 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 60.

Vgl ebd., 58.

8 Ebd., 58.

81 Vgl. ebd., 59.

82 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 21, 45.



22 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

dieses ein notwendiges und sicheres Mittel ist, um das Heil zu erlangen und alle Gnaden, die
man dafiir braucht.*®

Sein Biichlein richtet sich vor allem an ,die Erwachsenen‘, wie er an mehreren Stellen
betont, wihrend er auf die Rettung der Kinder nicht eingeht.®* Gerade die Erwachsenen
sind es, die gewohnlich nur durch das Mittel des Gebetes ihre Rettung erlangen. Wahrend
jene, die selig geworden sind, dies nur durch das Gebet erreicht hitten, sind die Ver-
dammten nur deshalb verloren gegangen, weil sie nicht gebetet hitten.*> Diesen Kernge-
danken, dass nur das Gebet den Menschen rettet, faltet er in seinem ersten Kapitel ,Von
der Notwendigkeit des Gebetes* aus. Beten ist fiir Alfons kein einmaliger Akt indem man
selig wird. Es bedeutet fiir ihn eine kontinuierliche Beziehung zu Gott. P. Leitgdb be-

schreibt diese Sicht des Kirchenlehrers:
,Die gottliche Heilsgnade bestehe aus einer Aneinanderreihung (wortlich: ,catena‘ — Kette)
von Einzelgnaden. Diese Aneinanderreihung von Einzelgnaden habe aber eine Entsprechung
in einer anderen Aneinanderreihung, ndmlich der menschlichen Gebete. Wenn diese zweite

Aneinanderreihung, also die Kette von Gebeten, unterbrochen werde, dann werde auch die
Kette der gottlichen Heilsgnade unterbrochen.

187 zum Heil des Menschen

Alfons geht sogar soweit, dass er im Gebet das ,,einzige Mitte
sieht. Diese Aussage geht fiir ihn zunichst aus der Schrift hervor.®® Als Einwand fiihrt er
Wyclif an, der ,,sagte, daB3 diese Texte [gemeint sind die Schriftstellen aus FuBBnote 88]
nicht so sehr vom Gebet, sondern nur von der Notwendigkeit der guten Werke zu verste-
hen seien, so dafl das Beten in seinem [Wyclifs] Sinn nichts anderes sei, als Gutes zu
tun“®”. Alfons hingegen geht es nicht in erster Linie darum, dass der Mensch gute Werke
vollbringt, um dadurch sein Seelenheil zu erlangen, sondern ihn beschéftigt das Zugrun-

deliegende: Woher kommen die guten Werke, die der Mensch vollbringen kann? Dazu

antwortet der Kirchenlehrer, dass Gottes Gnade immer zuerst im Menschen wirkt und

8 Ebd., 14.

8 Vgl. ebd,, 16, 19, 45.

8 Vgl. ebd., 45.

8 M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 59. Bei Alfons findet sich dieser Gedankengang in: Das groBe Mittel
des Gebetes, 93.

87 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 19.

8 Dazu zitiert Alfons in ebd., 18 drei Schriftstellen: ,,Jesus sagte ihnen durch ein Gleichnis, dass sie allezeit
beten und darin nicht nachlassen sollten*. (Lk 18,1) ,,Wacht und betet, damit ihr nicht in Versuchung gera-
tet. (Mt 26,41) ,,Bittet und es wird euch gegeben; sucht und ihr werdet ihr finden; klopft an und es wird
euch geoffnet. (Mt 7,7)

8 ALFONS VON LIGUORI, Das grofe Mittel des Gebetes, 18-19.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 23

dass die Werke erst daraus folgen.”® Dazu zitiert er als Beleg einige Schriftstellen®' und
fasst diese wie folgt zusammen: ,,Somit ist der Mensch durchaus nicht in der Lage, sich
sein Heil selber zu besorgen, da Gott gewollt hat, dal3 er alles, was er hat und haben kann,
allein durch die Hilfe seiner Gnade bekomme.“°? Der Kirchenlehrer sagt damit nichts
anderes, als dass der Mensch nur das tun kann, was er aus natiirlicher Weise heraus hat.
Aber sein ewiges Heil hat der Mensch nicht von Natur — von sich selbst — aus (aufgrund
der Erbsiinde),” sondern muss ihm von Gott aus Gnade gegeben werden.”* Fiir Alfons
gibt es zwei verschiedene Arten der Gnade, wobei er den hl. Augustinus zu Hilfe nimmt,
um dem Leser den Unterschied zu erkliren, warum das Gebet absolut notwendig ist.”
Einerseits konne der Mensch ohne sein eigenes Mitwirken — und ohne sein eigenes Gebet
— nur durch die Gnade Gottes zum ,,Glauben oder zur BuBe“’® kommen, andererseits
wiirde Gott dem Menschen in seiner natiirlichen Verfassung die Gnade gegeben haben,
zu beten und so zum Glauben finden.’” Im ersten Fall miisse der Mensch beten, um diese
auBBergewohnliche Gnade von Gott bis an das Ende seines Lebens bewahren zu konnen,
wihrend im zweiten Fall das Gebet Gott bewegt hat, ihm die Gnade zum Heil zu geben.”®
In beiden Fillen ist das Gebet zum Heil unbedingt notwendig — nicht nur das einmalige
Gebet, sondern das beharrliche Gebet. Nach dem hl. Alfons sei es dem Menschen aus

seiner Natur heraus nicht mdglich, beharrlich zu beten, sondern diese Gnade muss ebenso

erbeten werden wie das ewige Heil.”” Das Gebet sei somit nicht nur ein Gebot und damit

% Vgl. ebd., 19. Man kann diese Aussage auch durch ein modernes Bild erkliren, indem man sich einen
Computer vorstellt, dessen Bediener sich ein Youtube-Video ansehen will. Dies gelingt nur, wenn das Gerét
mit dem Internet verbunden ist und verbunden bleibt. Genauso sieht Alfons die guten Werke. Sie konnen
nur vollbracht werden, wie das Ansehen des Videos nur mit der Verbindung zum Internet ermoglicht wird.
So soll der Mensch mit Gott durch das Gebet verbunden bleiben.

o1 [D]enn getrennt von mir konnt ihr nichts vollbringen.* (Joh 15,5) ,,Doch sind wir dazu nicht von uns
aus fahig, als ob wir uns selbst etwas zuschreiben kdnnten; unsere Befdhigung stammt vielmehr von Gott.*
(2 Kor 3,5) ,,Es gibt verschiedene Krifte die wirken, aber nur den einen Gott: Er bewirkt alles in allem.*
(1 Kor 12,6) ,,Ich [Gott] gebe meinen Geist in euer Inneres und bewirke, dass ihr meinen Gesetzen folgt
und auf meine Rechtsentscheidungen achtet und sie erfiillt.” (Ez 36,27) Diese finden sich bei ebd.

92 ALFONS VON LIGUORI, Das groBBe Mittel des Gebetes, 20.

% Da sich der Mensch durch die erste Siinde im Paradies von Gott trennte, verlor der Mensch sein Heil und
kann diese entstandene Schuld nicht aus sich heraus wiedergutmachen.

% Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 19.

% Vgl. ebd., 21.

% Ebd., 20.

7 Vgl. ebd., 20-21. Diesen Zusammenhang faltet der heilige Augustinus in seinem Buch ,Die Vorherbe-
stimmung der Heiligen® aus. Vgl. ARELIUS UGUSTINUS, De praedestinatione sanctorum, I1,3-6 (DERS.,
Schriften gegen die Semipelagianer. Bd. 7. Die Vorherbestimmung der Heiligen. Die Gabe der Beharrlich-
keit iibertragen und erldutert von P. DDr. Adolar Zumkeller. 2. Auflage 1987, Wiirzburg 1987, 242-247).
%8 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 20-21. Alfons zitiert hier Augustinus mit dem
Werk ,Uber die Gabe der Beharrlichkeit*: ,,[Es steht fest,] daB Gott einiges — wie den Anfang des Glaubens
— auch fir solche, die nicht beten, vorbereitet hat, anderes — wie die Beharrlichkeit bis ans Ende — nur fiir
solche, die beten“. AUGUSTINUS, De dono perseveratniae 16,39 ( AURELIUS AUGUSTINUS, Schriften gegen
die Semipelagianer, 393).

% Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 21.



24 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

der Wille Gottes, sondern auch ein Mittel, ohne das der Mensch nicht gerettet werden
kann.!® Alfons zitiert Thomas von Aquin, um zu erkliren, dass unsere Gebete nicht dazu
dienen, dass Gott unsere Bediirfnisse erkennen konne, ,,sondern damit wir das Bediirfnis
begreifen, das wir haben, zu Gott unsere Zuflucht zu nehmen, um die passenden Hilfen
zu bekommen, damit wir gerettet werden und damit wir ihn dadurch als den einzigen
Urheber all unserer Giiter anerkennen.“!! Alfons gibt dazu zwei Vergleiche von Kirchen-
vitern wieder. Einerseits erwdhnt er den hl. Johannes Chrysostomus, der das Gebet mit
dem Verhiltnis von Seele und Leib verglich. Denn wie unser Leib ohne unsere Seele
nicht lebendig wire, so konne unsere Seele ohne das Gebet nicht leben, sondern wire tot
und verstrome zudem noch schlechten Gestank.!®? Andererseits erklirt er mit dem hl.
Augustinus, dass unser Korper mit Nahrung genéhrt wiirde und genauso miisse unser In-
neres mit dem Gebet genihrt werden.!” Mit diesen Vergleichen sicht Alfons ,,die abso-
lute Notwendigkeit zu beten [bestétigt], die fiir uns in allen Dingen besteht, wie diese

Viter lehren, um das Heil zu erlangen.“!%

5.3. Gebet als sicheres Mittel zur Uberwindung von Versuchungen

Den néchsten grofleren Gedankengang leitet Alfons mit einem Thomas Zitat ein: ,,Nach
der Taufe ist fiir den Menschen beharrliches Gebet notwendig, damit er in den Himmel
eingehen kann. Denn wenn auch die Taufe alle Siinden nachléft, so bleibt dennoch der
Stachel der Siinde, der uns innerlich zum Bosen anspornt, die Welt und die Ddmonen, die
uns duBerlich anfechten.“!% Der heilige Alfons spricht, einfiihrend mit diesem Zitat, den
Kampf an, in dem jeder Mensch durch die Erbschuld steht.!%® Da der Kirchenlehrer durch

sein eigenes Leben wusste, dass die Taufe den Menschen nicht von den Begierden,

100 Bs sei hier angemerkt, dass Alfons immer vom Mittel spricht, denn das Gebet kann niemals zum Ziel
werden, da das Ziel fiir Alfons in der ewigen Gliickseligkeit bei Gott zu sein liegt.

19T THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-1T 83,2,r.1-83,2,r.3(CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae
Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae. cum textu ex recesione leonina. Pars II II, Turin 1962,
390 Sp.1) [Ubersetzt von P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes. Vollstin-
dige deutsche Erstiibersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 22]. Text im Origi-
nal: ...,,sed ut nosipsi consideremus in his ad divinum auxilium esse recurrendum [...] et ut recognoscamus
eum esse bonorum nostrorum auctorem.”

102 Vgl ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 23. In meinen Nachforschungen konnte ich
das Zitat des hl. Johannes Chrysostomus, nach bestem Wissen und Gewissen, nicht finden.

103 Vgl. ebd. In meinen Nachforschungen konnte ich das Zitat des hl. Augustinus nach bestem Wissen und
Gewissen nicht finden.

104 Ebd.

195 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae III 39, 5, r.(CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis,
Doctoris Angelici: Summa Theologiae. cum textu ex recesione leonina. Tertia Pars et Supplementum, Turin
1956, 222 Sp.2) [Ubersetzt nach P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 21].
Text im Original: ,,Post baptismum autem necessaria est homini jugis oratio, et ad hoc quod caelum introeat:
licet enim per baptismum remittantur peccata, remanet tamen fomes peccati nos impugnans interius, et
mundus et daemones qui impugnant exterius.

106 Vg], ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 21, 23.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 25

schlechten Neigungen oder auch Trieben befreit, beschiftigte ihn die Frage nach der
Uberwindung derselben umso mehr.!®” Wenn Alfons hierzu Uberlegungen anstellt, so
beginnt er ganz von vorne und ist, mit dem hl. Thomas und Gelasius fest davon {liberzeugt,
dass Adam nicht gesiindigt hitte und die gefallenen Engel nicht gefallen wéren, wenn sie
gebetet und ihre Zuflucht zu Gott genommen hitten.!%® Denn das Gebet sei ,,die unerliB-
lichste Waffe, um uns gegen die Angriffe der Feinde zu verteidigen; wer sich deren nicht
bedient, sagt der heilige Thomas, ist verloren.“!® In Zeiten, in denen der Mensch vom
Bosen versucht ist oder sich in Not bzw. Gefahr befindet, empfiehlt Alfons, dem Konig
Joschafat zu folgen: ,,Wir wissen nicht, was wir tun sollen. Nur auf dich [Gott] sind unsere
Augen gerichtet.” (2 Chr 20,12) Denn durch die Erbschuld habe kein Mensch so grof3e
Kraft, um alle Gebote Gottes aus sich selbst heraus erfiillen zu konnen.''° Besonders im
Gebot der Keuschheit wire es dem Menschen unmdoglich, aus eigener Kraft diese zu hal-
ten. Denn die natiirliche Neigung des Menschen wiirde ihn mit der drgsten Gewalt in die
sinnlichen Vergniigen treiben.!'! Deshalb stellt der Kirchenlehrer die Frage: Warum ,,hat
uns Gott Dinge befohlen, die fiir unsere Krifte unméglich sind?*“!'? Zur Beantwortung
dieser Frage zieht er den Kirchenvater Augustinus zu Rate. Gott gab das Gesetz, damit
der Mensch sein Unvermdgen erkennen kann und einsieht, dass er ohne die Hilfe Gottes
nichts vermag.!!3 Fiir Alfons wiirde der Mensch mit seiner Neigung zum Bdsen in Zeiten
der Versuchung das Ziel des ewigen Heiles ohne das Gebet nicht erreichen. Es geht fiir
ihn darum, dass Gott es zuldsst, ,,dal uns fiir unsere Krifte uniiberwindliche Feinde be-
stiirmen, damit wir durch das Gebet von seiner Barmherzigkeit die uns fehlende Hilfe
zum Widerstehen erlangen.“!'* Wenn wir Menschen fallen wiirden — so zitiert er den hl.
Johannes Chrysostomus — gébe es keine Entschuldigung dafiir, denn wir hétten beten
kdnnen und wiren nicht von den Feinden besiegt worden.!!'> Alfons behauptet sogar, dass
genau dieser Gedanke fiir jene, die in der Holle sind, die groite Verzweiflung darstellt,

da sie ,,mit solcher Leichtigkeit hétten gerettet werden konnen, indem sie von Gott die

107 ygl, M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 41.

108 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes., 23-24.

109 Ebd., 23. Ich habe mich bemiiht, die Stelle des hl. Thomas zu suchen, aber nach bestem Wissen und
Gewissen konnte ich diese nicht ausfindig machen.

110ygl, ebd., 25.

1'ygl. ebd., 27.

112 Ebd., 26.

113 Vgl. ebd., 26-27. Ich konnte in meinen Nachforschungen zu dieser Stelle, das von Alfons verwendete
Zitat des hl. Augustinus, nach bestem Wissen und Gewissen nicht finden.

114 Ebd., 27. Hier sei zusitzlich angemerkt, dass Alfons keinen Widerspruch zur Schriftstelle von
1 Kor 10,13 (,,Gott ist treu; er wird nicht zulassen, dass ihr iiber eure Kraft hinaus versucht werdet*) auf-
stellt, da die Kraft des Menschen auch im Gebet liege, dass er nutzen kann.

115 ygl. ebd., 29. In meinen Nachforschungen iiber diese Stelle, konnte ich, nach bestem Wissen und Ge-
wissen, das angeflihrte Zitat bei Chrysostomus nicht finden.



26 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Gnaden erbeten hétten, deren sie bedurften, und daf} es fiir die Elenden nun nicht mehr

an der Zeit ist, um diese zu bitten.«!'

5.4. Die Bedingungen fiir das Gebet

5.4.1. Von grundsétzlichen Bedingungen

Nun muss der Frage nachgegangen werden, ob Gott jede Bitte erhort, die im Gebet aus-
gesprochen wird. Zum einen ist fiir Alfons, wie schon dargelegt wurde, jedes Gebet ein
personliches Gespriach mit Gott und hat deshalb seinen Wert in sich selbst. Doch wie sieht
es konkret damit aus, wenn im Gespréch mit Gott ihm nicht nur die Note anvertraut wer-
den, sondern er um etwas Bestimmtes gebeten wird? Warum empfindet man, dass Gott
manche Bitten erhort, wihrend er andere scheinbar nicht beachtet? Wie sieht es damit
aus, wenn man selbstsiichtig betet nur um das, was einen selbst interessiert? Der Kirchen-
lehrer spricht im ,GroBen Mittel des Gebetes® von bestimmten Bedingungen, die fiir das
Gebet erfiillt sein miissen, um von Gott die Erhdrung einer Bitte zu erlangen. Dabei zitiert
er anfangs die Schriftstelle aus dem Johannesevangelium: ,,Amen, Amen, ich sage euch:
Was ihr den Vater in meinem Namen bitten werdet, das wird er euch geben.” (Joh
16,23)!'7 Um dieses Schriftwort besser erkliren zu konnen, bedient sich Alfons des
Thomas, der schrieb, dass die Bitten sicher erhort werden, wenn der Mensch |, fiir sich,|...
zum Heil] notwendige Dinge, [...] mit Frommigkeit und Ausdauer!'® bete. Die beiden
Bedingungen ,fiir sich® und ,zum Heil notwendige Dinge* sind fiir Alfons das Fundament,
auf dem jegliches Gebet stehen muss. Die Begriindung sieht er, gemeinsam mit den Kir-
chenvitern, in dem Argument, dass der Herr bewusst spricht, dass es ,euch‘ gegeben wird,
jenen also, die beten.!!” Denn im Fiirbittgebet kann es sein, dass jene, fiir die man eine
Gnade erbittet, Gott ein Hindernis entgegenstellen, wodurch diese Gnade nicht gewéhrt

werden kann.'? Natiirlich stellt Alfons das Fiirbittgebet nicht in Frage, sondern empfiehlt

116 Ebd., 45.

7vgl. ebd., 61.

18 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-11, 83,7,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis, Summa
Theologiae. Pars 1111, 393 Sp.1) ) [Ubersetzt nach P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das grofe Mittel
des Gebetes, 61]. Text im Original: ,,pro se [, ...] necessaria [ad salutem, ...] pie et perseveranter”

119 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 62.

Dazu sagte z.B. AUGUSTINUS: ,,Gewil, so ist sein Wort: ,er wird euch geben‘, zu verstehen, dafl man wisse,
es sollen durch diese Worte jene Wohltaten angedeutet werden, welche sich auf die Bittenden personlich
beziehen. Es werden namlich alle Heiligen fiir sich selbst erhort, sie werden aber nicht fiir alle erhort, sei
es fiir Freunde oder Feinde oder fiir irgendwelche andere, weil es nicht schlechthin heif}t: ,er wird geben‘,
sondern: ,er wird euch geben‘.* (Vortrége iiber das Johannesevangelium, 102,1 (BKV, Bd. 6, 1022-1023)).
120 ygl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 62.

Vgl. dazu weiterfiihrend auch bei THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-1I1, 83,7,r.2. Des weiteren im
Katechismus: Der Mensch kann bis zu seinem Tod die ,,gottliche Gnade annehmen oder zuriickwei-
sen“ (KKK 1021). Bzw. ,,[d]as freie Handeln Gottes erfordert die freie Antwort des Menschen. [...] Die
Seele kann nur freiwillig in die Gemeinschaft der Liebe eintreten.” (KKK 2002)



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 27

es an anderer Stelle ausdriicklich.'?! Hier aber sorgt sich Alfons um die Frage, welche
Bedingungen es sind, um von Gott sicher erhort zu werden. Wenn es ,fiir sich® selbst sein
muss, dann muss es auch ,zum Heil notwendige Dinge* betreffen. Denn Gott sorge sich
nicht in erster Linie um zeitliche Dinge, die der Mensch begehre, sondern um das, was
dem Menschen fiir sein ewiges Heil notwendig ist.'?> So wenig wie Alfons das Fiirbitt-
gebet abwertet, so wenig will er die zeitlichen Dinge abwerten. Er mochte klarstellen,
dass es auch fiir zeitliche Dinge den richtigen Platz gibt, der aber nie vor dem ewigen
Heil der Seele sein kann. Denn diese zeitlichen Dinge kdnnen zum Heil beitragen, das ist
fiir ihn klar,'?* doch warnt er davor, diese ,,als Hauptgegenstand mit einer ungeordneten

k“!2* ausmachen wiirden. Der Kir-

Sorge [zu erstreben], wie wenn sie unser ganzes Gliic
chenlehrer vergleicht Gott mit einem Arzt, der weil3, welche Giiter dem Kranken schaden
und welche ihm zur Gesundheit verhelfen wiirden.'?> So wiirde der Arzt aus Liebe Giiter
verweigern, wenn sie Schaden zufiigen wiirden, um des groBeren Zieles wegen: die Ge-
sundheit zu erreichen. Genau in dieser Haltung miisse der Mensch Gott bitten, dass der
Beter immer sein ewiges Heil im Blick habe, denn

,,wenn wir von Gott zeitliche Vorteile erbitten, so miissen wir dies immer auf eine Weise tun,

die sich unterwirft und ergibt und unter der Bedingung, da8 sie fiir unsere Seele niitzlich seien;

und wenn sie uns der Herr verweigert, so sollen wir iiberzeugt sein, das [sic!] dies eine Aus-

wirkung seiner Liebe zu uns ist, und weil er voraussieht, dal wir daraus einen geistlichen
Schaden erleiden wiirden. %

Wenn mit dieser Bedingung um zeitliche Dinge gebeten wird, so werde Gott diese Bitte
immer erhoren, selbst wenn man empfindet, dass er nichts tut oder den Menschen gegen-
iiber taub ist. Denn dann hilft er im Verborgenen, indem er den Betenden stérkt und alles

gibt, um die gegenwiirtige Situation meistern zu kénnen.'?’

5.4.2. Von bestimmten Bedingungen
Neben diesen beiden grundsétzlichen Bedingungen des ,fiir sich® und ,zum Heil notwen-
dige Dinge‘, fligt Alfons noch drei weitere hinzu, die er aus der Lehre des Thomas ablei-

tet. Der Aquinate nennt eigentlich nur ,Frommigkeit‘ und ,Ausdauer,'?® Alfons unterteilt

121 'Vgl. ALFONS VON LIGUORIL, Das groBe Mittel des Gebetes, 65.

122 Vgl. ebd.

123 Vgl. ebd., 66.

124 Ebd., 66-67.

125 Vgl. ebd., 66.

126 Ebd., 67.

127 Vgl. ebd., 68.

128 Vgl, THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II, 83,7,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis,
Summa Theologiae. Pars II II, 393 Sp.1), Text im Original: “pie et perseveranter”.



28 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

aber die Frommigkeit in zwei Teilbereiche, nimlich in Demut und Vertrauen.'?® Auf diese
drei Teilbedingungen — Demut, Vertrauen und Beharrlichkeit — geht Alfons genauer ein.
Ich mochte hier im Folgenden die wichtigsten Aspekte darstellen, die ausschlaggebend
sind, um zu erfassen, warum unsere Absichten beim Beten und in der Erkenntnis des
Willens Gottes von entscheidender Bedeutung sind. Dabei ist anzumerken, dass in den
weiteren Ausfithrungen diese ersten beiden Voraussetzungen immer mitgedacht werden

miissen, ohne die die weiteren Bedingungen ihren tieferen Sinn nicht entfalten kénnen.

5.4.2.1. Demut

Der heilige Alfons legt seinen Ausfiihrungen iiber die Demut das Schriftwort aus dem
Jakobusbrief zugrunde: ,,Gott tritt den Stolzen entgegen, den Demiitigen aber schenkt er
seine Gnade.“'*° Demut bestehe darin, so erldutert der Kirchenlehrer, dass der Mensch
nicht auf seine eigenen Krifte vertraue, sondern sich vor Gott erniedrigt und alles von
ihm erhofft.!3! Wihrend der Stolze nur auf die eigene Kraft vertraue, in der Auffassung,
dass er das schon schaffe, wisse der Demiitige, dass alles von Gott abhéngt. Als Erklérung
dieses Verstandnisses der Demut, fiihrt Alfons den hl. Petrus dem Leser vor Augen. Als
dieser in der Nacht vor dem Leiden Christi bekannte, dass er Jesus nicht verleugnen
wiirde, selbst wenn alle anderen es tun wiirden, gab ihm der Herr die Antwort, dass er
falle, noch bevor der Hahn krihe.!*? Dass es dann dazu kam, dass Petrus Jesus verleug-
nete, erklért der heilige Alfons mit der falschen Haltung des Petrus, die eben nicht demii-
tig, sondern stolz gewesen ist.'** Denn der Herr lasse manchmal Siinden zu, selbst wenn
sie zeitlich Schaden bringen, damit der Mensch bewahrt wird, grof3ere Stinden zu bege-
hen, die sein ewiges Heil gefihrden wiirden.!3* Immer hat Gott das Heil im Blick und
demiitigt die Menschen nur soviel als sie nétig haben zu erkennen, dass sie ithn brauchen.

Dazu bemerkt der heilige Alfons:

.- Wenn mancher sagt, er habe keine Angst, dann ist das ein Zeichen dafiir, daf3 er auf sich
selber vertraut und auf die von ihm gefafiten Vorsétze; doch diese werden durch ein solch
verderbliches Selbstvertrauen verfiihrt, denn wenn man auf seine eigenen Kréfte vertraut, hort
man zu fiirchten auf, und wenn man nichts fiirchtet, hort man auf, sich Gott anzuvertrauen. '3

129 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 68.

130 Jak 4,6 [Kursivsetzung entfernt A.S.].

B1'vgl. ebd., 69.

132 Jesus sagte zu ihm: Amen, ich sage dir: In dieser Nacht, ehe der Hahn kriht, wirst du mich dreimal
verleugnen. Da sagte Petrus zu ihm: Und wenn ich mit dir sterben miisste — ich werde dich nie verleugnen.*
(Mt 26,33-34)

133 Vgl. ebd., 69-70.

134 vgl. ebd., 72.

135 Ebd., 71-72.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 29

Aus diesem Grund solle der Mensch einsehen, dass Gottes Gnade wichtiger sei als die
vermeintliche Kraft des Menschen — selbst in Situationen in denen der Mensch scheinbar
ohne Gott zurechtgekommen ist. Denn Gottes Gnade gehe immer dem Wirken des Men-
schen schon voraus, sodass das Gute immer Gott zuzuschreiben sei.'*®* Wenn der Mensch
in dieser Haltung, mit dieser Vorbedingung, Gott um etwas bitte, konne Gott dem Beter
den Wunsch nicht einfach abschlagen, sondern wird ihm sicher zu Hilfe kommen, sodass

sich der Mensch auf ihn verlassen kann.'?’

5.4.2.2. Vertrauen
Bei diesen Ausfiihrungen unterscheidet Alfons, wie schon bei der Demut und dem Stolz,
zwischen Vertrauen und Misstrauen. Das Vertrauen hat fiir Alfons sehr viel mit Hoffnung

t.13% Warum der

zu tun, wihrend Misstrauen keine Hoffnung im Menschen zuriickldss
Mensch iiberhaupt Vertrauen beim Beten haben soll, begriindet Alfons mit einigen Stel-
len aus der HI. Schrift.!3® Gott selbst gibt die sichere Zusage, dass vertrauensvolle Men-
schen erhort wiirden, das ist ersichtlich z.B. wenn er selber sagt: ,,Durch Umkehr und
Ruhe werdet ihr gerettet, im Stillhalten und Vertrauen liegt eure Kraft. (Jes 30,15) Wenn
Jesus uns zum Bitten auffordere'*’, dann wire es nicht moglich, da er doch Gott ist, ,,wenn
er sie uns nicht gewihren wollte.“!*! Wenn der Mensch auf Gott vertraut, auf ihn hofft,
enttduscht ithn Gott nicht, sondern hilft ihm. Deshalb sagt der Kirchenlehrer: Wo ,,hat es
jemals den Fall gegeben, dal jemand auf Gott vertraut hat und verloren gegangen ist?*!42
Dieses Vertrauen gegeniiber Gott geht sogar soweit, behauptet der heilige Alfons, dass
sich Gott selbst davon abhéngig macht: ,,So grol3 unser Vertrauen sein wird, so grof3 wer-
den die Gnaden sein, die wir von Gott empfangen werden; wenn unser Vertrauen grof3
sein wird, dann werden auch die Verdienste iiberreich sein.*!** Hier sei angemerkt, dass
Alfons nicht meint, dass der Mensch nichts mehr im Leben tun miisse, sondern er be-

schreibt hier die richtige Haltung, in der der Mensch sein Gebet verrichten solle. Wenn

der Kirchenlehrer von diesem Vertrauen spricht, weill er sehr wohl, dass es Situationen

136 Vgl. ebd., 70.

137 Vgl. ebd., 73.

138 Vgl. ebd., 77, 80-81.

139 Vgl. ebd., 77, 78 z.B. ,,Wer bittet, soll aber im Glauben bitten; Gott wird sie geben, denn er gibt allen
gern und macht niemanden einen Vorwurf.“ (Jak 1,6) ,,Doch alle sollen sich freuen, die auf dich vertrauen,
und sollen immerfort jubeln.“ (Ps 5,12) ,Weil er an mir héngt, will ich ihn retten.”
(Ps 91,14) ,,Durch Umkehr und Ruhe werdet ihr gerettet, im Stillhalten und Vertrauen liegt eure Kraft.*
(Jes 30,15)

140 Bis jetzt habt ihr noch um nichts in meinem Namen gebeten. Bittet und ihr werdet empfangen, damit
eure Freude vollkommen ist. (Joh 16,24)

141 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 81.

142 Ebd., 78-79.

143 Ebd., 79.



30 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

gibt, die uns das Gefiihl vermitteln, keine Hoffnung — kein Vertrauen — mehr zu haben.
Wenn wir ,.kein splirbares Vertrauen, das wir gerne verspiiren mochten, beim Beten emp-
finden: so tun wir uns trotzdem Gewalt an, um zu beten“!**. Dem Kirchenlehrer geht es
nicht um ein Gefiihl des Vertrauens, sondern um einen Akt des Willens, der sich auf Gott
richtet. Alfons lehrt, dass es Gott manchmal sogar mehr gefallen kdnne, wenn der Mensch
in einer Trockenheit zu ihm kommen, ,,da wir dann mit mehr Mifltrauen gegen uns selbst
und allein im Vertrauen auf die Giite und die Treue Gottes beten werden [...,] wie sehr
gefillt dem Herrn unser Hoffen sogar gegen die Hoffnung, das heiflt gegen dieses Gefiihl
des MiBtrauens*“!**. Dieser Wille zum Vertrauen erweist sich also nicht in einem gefiihls-
miBigen Empfinden, das beim Beten verspiirt werden muss, sondern durch die innere
Absicht, mit der ein Gebet verrichtet wird. Dazu schreibt der Heilige, dass wir dann stark
vor Gott sind, wenn ,,wir unser ganzes Vertrauen auf Gott setzen, und [... s]chweigen ,
das heiflt, indem wir uns in den Armen seiner Barmherzigkeit ausruhen, ohne uns auf
unsere eifrigen Bemiihungen und auf menschliche Mittel zu verlassen.*!4¢

Damit sollte klargeworden sein, dass Vertrauen keine Gefiihlslage beim Beten fiir den hl.
Alfons darstellt, sondern vielmehr eine Haltung des Menschen, die sich nicht durch du-
BBere Umstinde beeinflussen ldsst. Selbst dann nicht, falls alles noch schlimmer werden
sollte. Dazu bemerkt der Kirchenlehrer: ,,Mein Gott, auch wenn du mich von deinem
Antlitz fortjagen wiirdest, so werde ich nicht authoren, dich zu bitten, und auf deine
Barmherzigkeit zu hoffen.“!*” Was sollen man aber tun, wenn der Glaube schwach ist
oder man schwerer Siinder ist und das Vertrauen auf Gottes VerheiBung der Erhorung
fehlt? Auf diese Frage antwortet Alfons wieder mit der Erfahrung, die er wiederum in der
HI. Schrift begriindet sieht. Als Beispiel fiihrt er den Leser zum Kalvarienberg, wo er auf
die beiden Gekreuzigten neben Jesus hinweist. Beide waren Siinder, aber der, der in seiner
Not umkehrte und betete, wurde gerettet.'*® Des Weiteren nennt er die Weisung Jesu, die

er durch das Gleichnis vom Pharisder und Zollner im Tempel gegeben hatte.!* Bei seinen

144 Ebd., 82-83.

145 Ebd., 83.

146 Ebd., 78.

147 Ebd., 83.

148 Einer der Verbrecher, die neben ihm [Jesus] hingen, verhdhnte ihn: Bist du denn nicht der Christus?
Dann rette dich selbst und auch uns! Der andere aber wies ihn zurecht und sagte: Nicht einmal du fiirchtest
Gott? Dich hat doch das gleiche Urteil getroffen. Uns geschieht recht, wir erhalten den Lohn fiir unsere
Taten; dieser aber hat nichts Unrechtes getan. Dann sagte er: Jesus, denk an mich, wenn du in dein Reich
kommst!* (Lk 23,39-42) Siehe fiir weitere Ausfiihrungen ALFONS VON LIGUORI, Das grof3e Mittel des Ge-
betes, 89-90.

149 “Einigen, die von ihrer eigenen Gerechtigkeit iiberzeugt waren und die anderen verachteten, erzihlte
Jesus dieses Gleichnis: Zwei Ménner gingen zum Tempel hinauf, um zu beten; der eine war ein Phariséer,
der andere ein Zollner. Der Pharisder stellte sich hin und sprach bei sich dieses Gebet: Gott, ich danke dir,



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 31

Ausfiihrungen zitiert Alfons den hl. Augustinus, der meinte: ,,Denn wenn Gott die Stinder

nicht erhdren wiirde, dann hitte jener Z6llner umsonst*!*°

um Verzeihung gebeten. ,,Doch
das Evangelium bezeugt uns, daf3 der Zollner durch sein Beten sehr wohl die Verzeihung
erlangt hat“!>!. So soll auch der Mensch, der sich siindig und unwiirdig fiihlt, nicht ohne
Vertrauen zu Gott kommen, sondern mit der Gewissheit, dass Gott ihn nicht abweisen
wird, da im letzten es Gott selbst ist, der den Siinder zum Gebet auffordert.'>? Zwar sei
dieses Gebet nicht genauso verdienstvoll wie das eines Heiligen, jedoch habe es dennoch
die Kraft, die Erhorung zu erflehen, denn ,,dessen Wirksamkeit stiitzt sich nicht auf die
Gerechtigkeit [Gottes], sondern auf die géttliche Giite*!**. Auch der Rémerbrief driickt
diese Haltung aus: ,,Denn auf Hoffnung hin sind wir gerettet. Hoffnung aber, die man

schon erfiillt sieht, ist keine Hoffnung. Denn wie kann man auf etwas hoffen, das man

sieht?* (Rém 8,24)'>

5.4.2.3. Beharrlichkeit

Als letzte, aber weitere fundamentale Bedingung des Gebetes nennt der heilige Alfons
die Beharrlichkeit. Er unterteilt die Gnaden, die Gott gewéhrt, in jene, die durch einzelne
Gebete gegeben werden und solche, welche erst durch die Beharrlichkeit bis zum Tode
geschenkt werden. Wenn es um die Gnade des Heils gehe, so ist diese definitiv der letz-

teren zuzuordnen.'>> Der Kirchenlehrer geht auf die Stelle des Lukasevangeliums'>® ein,

dass ich nicht wie die anderen Menschen bin, die Rauber, Betriiger, Ehebrecher oder auch wie dieser Z5ll-
ner dort. Ich faste zweimal in der Woche und gebe den zehnten Teil meines ganzen Einkommens. Der
Zollner aber blieb ganz hinten stehen und wollte nicht einmal seine Augen zum Himmel erheben, sondern
schlug sich an die Brust und betete: Gott, sei mir Siinder gnédig! Ich sage euch: Dieser ging gerechtfertigt
nach Hause hinab, der andere nicht.” (Lk 18,9-14)

130 AURELIUS AUGUSTINUS, Vortrige iiber das Johannesevangelium, 44,13 (BKV, Bd. 5, 654).

131 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 88.

152 Vgl. ebd., 89.

153 Ebd. Dazu schlieBt Alfons ein Zitat des hl. Thomas an: ,,meritum innititur iustitiae, sed impetratio gra-
tiae, in: THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-1I 83,16,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis,
Summa Theologiae. Pars I1 11, 401, Sp.2).

154 Es sei hier auf den Traktat des hl. Thomas verwiesen, der iiber die Hoffnung #hnliches verfasst hat (Vgl.
THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-IT 18, 4). Dazu bemerkt Arthur Utz in seinem Kommentar:
,»Das ewige Heil ist in absoluter Weise allen in Aussicht gestellt worden. Wir sind darum in uneinge-
schriankter Weise verpflichtet, unsere Heilserwartung auf Gott zu setzen. Hier gibt es kein ,wenn du willst*.
Die der Hoffnung wesentliche GewiBBheit bezieht sich auf unser ewiges Heil, das wir mit fester Hoffnung
auf die Hilfe Gottes anstreben miissen. Alle anderen Anliegen aber stehen in Hinordnung zu diesem letzten
Ziel*, in: THOMAS VON AQUIN, Die Hoffnung. Theologische Summe II-II. Fragen 17-22. Ubersetzt von
Josef F. Groner. Anmerkungen und Kommentar von Arthur F. Utz. Unter Mitarbeit von Brigitta Grafin von
Galen, Freiburg im Breisgau 1988, 159.

155 Vgl., ALFONS VON LIGUORI, Das grofe Mittel des Gebetes, 93.

156 Dann sagte er zu ihnen: Wenn einer von euch einen Freund hat und um Mitternacht zu ihm geht und
sagt: Freund, leih mir drei Brote; denn einer meiner Freunde, der auf Reisen ist, ist zu mir gekommen und
ich habe ihm nichts anzubieten!, wird dann der Mann drinnen antworten: Lass mich in Ruhe, die Tiir ist
schon verschlossen und meine Kinder schlafen bei mir; ich kann nicht aufstehen und dir etwas geben? Ich
sage euch: Wenn er schon nicht deswegen aufsteht und ihm etwas gibt, weil er sein Freund ist, so wird er
doch wegen seiner Zudringlichkeit aufstehen und ihm geben, was er braucht.” (Lk 11,5-8)



32 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

wo Jesus von der Zudringlichkeit des Bittenden spricht.!>” Besonders die Aussage, dass
die Bitte nicht deshalb erfiillt werde, weil sie Freunde sind, sondern aufgrund der Zu-
dringlichkeit, regt Alfons an, iiber diesen Gedankengang nachzudenken. Thm scheint es
eine Aufforderung an jene Siinder zu sein, die nicht zu den Freunden Gottes zdhlen, aus-
dauernd um die Gnade des Heils zu bitten. Durch beharrliches Bitten wiirden die Siinder
sogar zu Freunden Gottes: ,,Wahrend wir also beten [...] ist es nicht notwendig, dal3 wir
Gottes Freunde sind, um von ihm die Gnade zu erlangen, die wir erstreben, denn das
Gebet selber macht uns zu seinen Freunden.“!*® Wenn nun gerade auf diese Stelle im

t,15% schlieBt Alfons daraus, dass es

Lukasevangelium die Weisung Jesu vom Bitten folg
Gott sogar missfallen konne, wenn man ihn nicht bitten wolle und noch mehr — ihn nicht
um etwas so Grofes bitten als das Heil bitten wolle: ,,Sehr wohl will also der Herr uns
das Heil gewdhren und damit alle Gnaden, aber er will, daB wir nicht unterlassen, sie
unablissig von ihm zu erbitten bis hin zur Aufdringlichkeit.“!®® Auch wenn die Menschen
diese Aufdringlichkeit nur schwer ertragen, sei bei Gott gerade so, dass er diese wiin-
sche.!®! Denn ohne das bestéindige Gebet, um sein eigenes Heil, wiirde der Mensch diese
Gnade verlieren. Wie es schon oben im Satz von P. Leitgdb zusammengefasst wurde, 6>
besteht fiir Alfons die Auffassung, dass es einer Aneinanderreihung von Gebeten bedarf,
um die Gnade Gottes zu empfangen. Denn Gott will gewiss dem Menschen sein ewiges
Heil gewdhren, doch iibergeht er die Freiheit des Menschen nicht. Deshalb muss der
Mensch immer wieder neu seine Zustimmung zu diesem Geschenk Gottes zum Ausdruck
bringen, indem er bittet, betet und sein Leben auf Gott ausrichtet. Alfons driickt das wie
folgt aus:
,»Die Gnade des Heils ist nicht eine einzige Gnade, sondern eine Kette von Gnaden, welche
sich dann alle mit der Gnade der Beharrlichkeit bis ans Ende vereinen; nun aber muf} dieser
Kette von Gnaden (sozusagen) eine andere Kette unserer Gebete entsprechen; wenn wir zu
beten vernachldssigen, zerreilen wir die Kette unserer Gebete, dann wird auch die Kette der

Gnaden in die Briiche gehen, die uns zum Heil fiihren sollten und so werden wir nicht gerettet
werden.“!63

157 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 88, 97.

158 Ebd., 89. Es sei anzumerken, dass Alfons nie Gebet und Lebensstil voneinander trennt. Da der Mensch,
der aufrichtig betet auch sein Leben zu Gott bekehren will, wiirden die Gnaden, die im Gebet gegeben
werden auch im Leben die Umkehr zeigen. Dadurch wiirden selbst die hértesten Siinder zu Gottes Freunden
werden.

159 Darum sage ich euch: Bittet und es wird euch gegeben; sucht und ihr werdet ihr finden; klopft an und
es wird euch gedffnet. (Lk 11,9)

160 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 95.

161 ygl. ebd., 95-96.

162 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 59.

163 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 93.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 33

Gerade wenn der Kirchenlehrer die Auffassung vertritt, dass der Mensch durch sein Tun
Gott zeigt was er will, bedeutet fiir ihn téglich zu beten und damit jeden Tag Gott zu
zeigen, dass er sein ewiges Heil empfangen will. Daher sieht er die Beharrlichkeit eben-
falls als eine Haltung, die den Gebeten zugrunde liegt.'®* Wegen der Beharrlichkeit bete
der Mensch jeden Tag zu Gott. Damit der Mensch dies tun kann, brauche er nicht nur
einen starken Willen, sondern noch dazu die Beharrlichkeit, welche selbst eine Gnade sei,
die der Mensch von Gott jeden Tag neu empfangen miisse. Deshalb wendet Alfons nicht
wenig Anstrengung auf, um in seiner Schrift den Leser davon zu iiberzeugen, um die

Beharrlichkeit selbst zu bitten. Er driickt das folgendermallen aus:

,»Um also die Beharrlichkeit zu erlangen, ist es notig, daB3 wir uns allezeit aufmerksam Gott
anempfehlen, am Morgen, am Abend, bei der Betrachtung, bei der Messe, bei der Kommunion
und alle Zeit: besonders zur Zeit der Versuchungen, indem wir dann immer wieder sprechen
und wiederholen: Herr hilf mir, Herr, steh mir bei, halte deine Hiande (schiitzend) iiber mich,
laB mich nicht im Stich, hab Erbarmen mit mir.*!

Gerade durch diese Aussage wird deutlich, dass Alfons keinen Heilsautomatismus in den
Gebeten und Sakramenten sieht. Der Mensch miisse auch das Seine dazu beitragen, um
das Heil zu erlangen. Die Bitte um Beharrlichkeit ist nicht nur ein mit Worten formulier-
tes Gebet, sondern auch ein ,aufmerksames Sich-Gott-anempfehlen‘. So fiihrt der heilige
Kirchenlehrer immer wieder alles auf das Gebet selbst zuriick, indem er spricht, dass es

,hnichts Leichteres [gibt] als das Beten.*!%

5.5. Zusammenfassung

Gebet ist also filir Alfons ein sehr groBes Thema, das er ausfiihrlich behandelt. So kann
man mit ihm sagen: Wenn Gott das Heil aller Menschen will, dann will er auch, dass die
Menschen beten. Gebet bedeutet fiir den hl. Alfons aber kein Aufsagen von Worten, oder
die nur duflerliche Teilnahme an den Riten der Kirche. Es bedeutet, mit Gott im ,Ge-
spriach® zu sein. Dieses Gespréch ist kein einmaliger Akt, der Gott zufrieden stellen soll,
sondern es entsteht aus dem Bediirfnis des Menschen heraus, mit Gott in Verbindung zu
sein, da er nicht alles aus sich selbst haben kann — weder sein eigenes Leben oder sein
zeitliches Wohlergehen, noch sein ewiges Heil, also sein ewiges Leben.!'®” Deshalb be-

notigt jedes Gebet Voraussetzungen bzw. Bedingungen, um bei Gott Erhérung zu finden.

164 Vgl. ebd., 96.

165 Ebd.

166 Ebd.

167 Denn aus Gnade seid ihr durch den Glauben gerettet, nicht aus eigener Kraft - Gott hat es geschenkt*
(Eph 2,8).



34 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Es muss dem Menschen in erster Linie um seine Beziehung mit Gott und damit sein ewi-
ges Heil bei ihm gehen. Dieses muss er fiir sich selbst erlangen wollen und dafiir soll das
Gebet Ausdruck sein, mit dem er Gott gegentiber seine freie Zustimmung zum Heilswil-
len ausdriickt. Aus diesem Grund spielt das Leben eine wichtige Rolle fiir das Gebet,
denn was der Mensch in seinem Leben tut, zeigt Gott, was er will. Betet er nicht, so driickt
er damit Gott gegeniiber aus, dass er ihm nicht wichtig ist und ihn nicht interessiert. Wenn
er betet, muss das Gebet demiitig sein, sodass Gott ihm alles geben kann, was er auf dem
Weg zu ithm braucht. Das Gebet muss zusétzlich vertrauensvoll sein, mit der Hoffnung,
dass Gott bereit ist zu helfen, wenn es um die Not des Menschen geht. Aulerdem muss
das Gebet beharrlich sein, und nicht den Launen des Menschen unterworfen, damit es
Gott wohlgefillig werde und dem Menschen die verheilene Hilfe zuteil wird. Wer so

betet, der ,,wird sicher gerettet werden*. 1%

6. ,Der Wille Gottes'

Nach der Darstellung der Argumentation des hl. Alfons, wie und warum der Mensch be-
ten solle, stellt sich die Frage, ob denn das Gebet so wegweisend sein kann, dass man
nicht nur sicher sein Heil erlangt, sondern auch im Leben tut, was der Wille Gottes ist
und den Menschen im Innersten gliicklich macht. Dieser Frage widmet Alfons eine eigene
Schrift: ,Der Wille Gottes — Von der Vereinigung unseres Willens mit dem Willen Got-
tes‘. Im Folgenden werde ich auf diese Schrift in ausgewihlten Stellen einzugehen ver-

suchen und darstellen, wie der Kirchenlehrer den Willen Gottes sieht.

6.1. Einfuhrung zu dieser Schrift

Der heilige Alfons unterteilt diese Schrift weder in Kapitel noch in verschiedene Uber-
schriften. Fiir ihn stellt dieses Thema eine gro3e, komplexe Abhandlung dar. Die einzige
Unterscheidung die er macht, ist sein eigener Hinweis, dass es eine praktische Anwen-
dung dessen gibt, was er nach der ersten Hélfte seiner Schrift aufzuzeigen versucht. Den
Abschluss seiner Schrift bildet weder eine Weisung noch eine Erkenntnis, sondern ein
Gebet, das das Herz des Lesers tief ergreifen und in den Willen Gottes hineinfiihren soll.
Daher ist es wohl nicht moglich, diese Schrift nur rational zu verstehen, sondern sie will
das Herz des Menschen ergreifen und in das Leben umgesetzt werden. Aus diesem Grund

heif3t der Untertitel nicht: ,Wie kann ich Gottes Willen erkennen‘, sondern: ,Von der Ver-

168 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 45.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 35

einigung unseres Willens mit dem Willen Gottes*. Alfons geht es dabei um eine Lebens-
schule mit Gott und er gibt dem Leser eine Starthilfe, wie er den eigenen Willen dem
Willen Gottes gleichféormig machen kann und so gliicklich wird. Man kann einfiihrend
sagen, dass Alfons der Meinung ist, dass ein Mensch, der sein Leben so gestaltet, dass es

mit Gott erfiillt ist, ein Mensch wird, der Gottes Willen erkennen und auch tun kann.

6.2. Wie man den eigenen Willen mit Gottes Willen vereinigen kann

6.2.1. Theoretischer Teil

Alfons beginnt sein kleines Werk mit der Erklarung, dass die ganze Vollkommenheit von
uns Menschen darin bestehe, ,,unseren iiber alles liebenswerten Gott zu lieben.'®® Damit
spricht er nicht mehr von Notwendigkeiten fiir unser Heil, wie beim ,Groflen Mittel des
Gebetes‘, sondern hier geht es um einen weiteren Schritt auf Gott hin: die Liebe zu ihm
in vollkommener Weise leben zu wollen. Er geht dabei nicht auf die Frage ein, warum
Gott liebenswert ist, diese erdrtert er z.B. in der Schrift ,Die Liebe zu Jesus Christus®,!”°
sondern er setzt diese Erfahrung beim Leser voraus und versucht darzulegen, worin die
Liebe zu Gott bestehen miisse. Wiirde der Mensch Gott Opfergaben geben, ihm einzelne
Werke weihen, die er vollbracht hat, oder zu ihm beten, sei dies nicht unbedingt schon
aus sich heraus das Beste, denn wie ,,konnten unsere Werke denn zur Ehre Gottes dienen,
wenn sie nicht Seinem gottlichen Willen entsprechen wiirden?*“!”! Damit meint der Kir-
chenlehrer, dass gute Werke zwar gut sind, aber manchmal kann es vorkommen, dass
Gott vom Menschen andere Werke verlangt, die besser wéren, als jene, die er selbst fiir
gut erachtet. Alfons fragt also nach dem, woraus die wahre Liebe zu Gott schopft, die aus
der Perspektive Gottes hervorgeht. Dazu fiihrt er dem Leser die HI. Schrift vor Augen.
Hier erwdhnt er zuerst die Stelle aus dem Buch Samuel (vgl. 1 Sam 15,1-23): Als der
Prophet Samuel zum Ko6nig Saul sagte, dass Gott es wolle, dass er gegen die Amalekiter
in den Kampf ziehe und alles zerstore, ging Saul und kdmpfte. Saul gewann den Krieg,
gab aber den Befehl, nur das Minderwertige zu zerstoren. Den wertvollen Besitz aber
behielten er und das Volk, von dem sie Gott Dankopfer darbrachten. Diese Tat missfiel
Gott und er sandte den Propheten Samuel erneut zu Saul und wies ihn zurecht, dass nicht
in Ordnung sei, was er getan habe. Saul hatte jedoch kein offenes Herz fiir die Zurecht-

weisung, sondern war iiberzeugt, dass er richtig gehandelt hatte. Gott verwarf deshalb

169 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes. 9.

170 Vgl. z.B. das erste Kapitel, das den Namen triigt ,Wie der Heiland geliebt zu werden verdient wegen der
Liebe, die er uns durch sein Leiden bezeugt hat® (vgl. ALFONS VON LIGUORI, Die Liebe zu Jesus Christus,
Herausgegeben von P. Engelbert Recktenwald, Ulm 1998, 7-21).

171 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 10.



36 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Saul als Konig, weil er nicht auf die Stimme Gottes horte, sondern sich von seinem eige-
nen Willen mehr leiten lieB. Die darauf folgenden Worte zu dieser Stelle zitiert nun der
heilige Alfons: ,,Samuel aber sagte [zu Saul]: Hat der Herr an Brandopfern und Schlacht-
opfern das gleiche Gefallen wie am Gehorsam gegeniiber der Stimme des Herrn? Wahr-
haftig, Gehorsam ist besser als Opfer, Hinhoren besser als das Fett von Widdern. Denn
wie Siinde der Wahrsagerei ist Widerspenstigkeit, wie Frevel mit Gotzenbildern ist Auf-
lehnung.“!7?

Damit lenkt Alfons seinen Blick auf Gottes Willen. Konig Saul hatte eine sichere Anwei-
sung durch den Propheten erhalten, alles zu zerstdren nicht nur einen Teil. Er hielt sich
aber nicht an die Stimme Gottes. Es war sicher niitzlich, sich an der Kriegsbeute zu be-
reichern, anstatt sie zu vernichten. Aber hier gab es eine klare Weisung Gottes, die das
bessere Handeln fiir Saul sein sollte. In seiner Freiheit tat Saul das, was zwar augenschein-
lich niitzlich, aber gegen Gottes Willen gerichtet war und hatte die Folge zu tragen, ndm-
lich als Konig verworfen zu werden.

Als gegenteiliges Beispiel nennt der Kirchenlehrer Jesus selbst. Dieser hat, als Sohn Got-
tes und Erloser, das Beispiel gegeben, wie Gott geliebt werden will. Der Kirchenlehrer
beginnt hier mit dem Zitat aus dem Johannesevangelium: ,,Ich bin nicht vom Himmel
herabgekommen, um meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat.“ (Joh 6,38) Jesus habe der Welt ein Zeichen gegeben, und dieses Zeichen ,,war Sein
Gehorsam gegeniiber dem géttlichen Willen“.!”® Dieses Zeichen des Gehorsams wurde
im Kreuzesopfer Christi fiir alle sichtbar, dies sei aus dem Johannesevangelium klar her-
vorgegangen wo Jesus selbst iiber seinen Tod spricht: ,,[A]ber die Welt soll erkennen,
dass ich den Vater liebe und so handle, wie es mir der Vater aufgetragen hat.* (Joh 14,31)
Fiir Alfons wird die Vollkommenheit, zu der der jeder Mensch gerufen ist, ohne Jesus
nicht sichtbar und erfahrbar. Nur in Jesus ist fiir den Kirchenlehrer der Grund zu finden,
aus dem sich der Inhalt der Liebe ableitet: der Gehorsam zu dem Willen Gottes.!”* Und
jeder Mensch, der dem Beispiel Jesu folgte, sei ein Heiliger geworden,!”> gemiB dem
Schriftwort: ,,Denn wer den Willen meines himmlischen Vaters tut, der ist fiir mich Bru-
der und Schwester und Mutter.* (Mt 12,50) Nach dem jiidischen Gesetz wurde jeder, der

gekreuzigt wurde, als ein von Gott Verworfener gesehen.!’® Es war fiir die Juden ohne

1721 Sam 15,22-23 [Kapitilchen des Originals entfernt A.S.]

173 Ebd., 11.

174 Vgl. ebd.

175 Vgl. ebd.

176 Vgl, dazu Dtn 21,22-23: ,,Wenn jemand ein Verbrechen begangen hat, auf das die Todesstrafe steht,
wenn er hingerichtet wird und du den Toten an einen Pfahl héngst, dann soll die Leiche nicht {iber Nacht



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 37

die Hilfe Gottes nicht moglich Jesus, den Gekreuzigten, als Gottes Sohn zu verstehen.
Und doch war es Gottes Wille, dass sein Sohn genau auf diese Weise starb, um die Siinder
—jene, die verworfen sind — fiir immer zu befreien. Da Alfons aus der Betrachtung dieses
Mysteriums lebte, ist diese Schrift im Kern auf dieses Ereignis bezogen. Fiir ihn ist Jesus
der Schliissel fiir das Verstindnis der vollkommenen Liebe zu Gott und damit des Willens
Gottes. Auch wenn Alfons anschlieBend viele Heilige zitiert und viele Beispiele erwihnt,
bleibt es immer bei diesem einen Gedanken: Nicht die dulleren Werke zeigen, ob man
dem Willen Gottes folgt, sondern die innere Ausrichtung auf Gott. Die Engel, die von
Gottes Liebe ergliihen, so schreibt der Kirchenlehrer, ,,wiirden mit grofiter Freude alles
tun, was Gott ihnen befehlen wiirde, und seien es auch die einfachsten Dienste.!”” Diese
Haltung der himmlischen Bewohner erwdhnt Alfons in einem groeren Zusammenhang:
Der dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘. Denn
um ,,hier unten den lieben Gott lieben zu lernen, miissen wir uns in die Schule der Him-
melsbewohner begeben.“!”® In diesen Himmelsbewohnern sei diese Vaterunser-Bitte
schon erfiillt und werde unaufhérlich gelebt, weil sie Gott ihren Eigenwillen!” gegeben
haben und sich dafiir von seinem Willen mehr lenken lieBen. Der Kirchenlehrer erklart:
»[DJurch Almosen gibt man Thm [Gott] seinen Besitz, durch die Geiflelung sein Blut,
durch das Fasten seine Nahrung und damit gibt man Ihm nur einen Teil von dem was man
hat. Aber Thm seinen Willen geben, heifit, Thm alles geben, sich selbst geben.*“!*® Wenn
der Mensch also Gott das Herz gibt, bedeutet es fiir den Kirchenlehrer: den Willen ge-
ben.!8! Den eigenen Willen soll man so mit Gottes Willen vereinen, dass er nicht mehr
davon verschieden sei. Deshalb ist dies ,,das Ziel, zu dem alle unsere Wiinsche, unsere

Werke, unsere Betrachtungen, unsere Gebete hinstreben miissen*:!3? nimlich Gott aus

am Pfahl hiingen bleiben, sondern du sollst ihn noch am gleichen Tag begraben; denn ein Gehenkter ist ein
von Gott Verfluchter. Du sollst das Land nicht unrein werden lassen, das der Herr, dein Gott, dir als Erb-
besitz gibt.*

Paulus zitiert diese Stelle im Galaterbrief zur Erklarung: ,,Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes freige-
kauft, indem er fiir uns zum Fluch geworden ist; denn es steht in der Schrift: Verflucht ist jeder, der am
Pfahl hangt.“ (Gal 3,13)

177 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 13.

178 Ebd.

179 Hier ist zu bemerken, dass Eigenwille, das sture Festhalten am eigenen Willen bedeutet, wie sich im
Beispiel des Sauls gezeigt hat. In dieser Haltung ist der Mensch nicht bereit die Motive zu hinterfragen aus
denen er handelt. Das setzt natiirlich den eigenen Willen voraus, den man haben muss, um daran festhalten
zu konnen. Der Kirchenlehrer sage damit nicht, dass unserer eigener Wille schlecht wire, sondern er hin-
terfragt das permanente Festhalten, das ,sich festbeiflen®, an einer Entscheidung, bei der man nicht weif ob
sie Gottes Willen iiberhaupt entspricht oder nicht.

180 AT FONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14.

181 Alfons fiihrt hier einen Vers aus dem Buch der Sprichwdérter an: ,,Gib mir dein Herz, mein Sohn, deine
Augen mogen an meinen Wegen Gefallen finden* (Spr 23,26). Dieses ,Alles‘ sei im Wort ,Herz* zusam-
mengefasst und das meine nichts anderes als im ,Willen‘ (vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14).
182 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 15.



38 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

freiem Willen unser Herz schenken, damit er uns fithren konne. Dieses ,sich von Gottes
Willen fithren lassen bedeutet fiir den Kirchenlehrer, Gott einen Freibrief auszustellen:
nicht augenscheinlich Gutes dem augenscheinlich Schlechten zu bevorzugen, sondern nur
das zu wollen, was Gott will.'"*> Denn er ist fest davon iiberzeugt, dass Gott nicht nur
unser ewiges Heil mit Sicherheit will, sondern auch unser Gliick, dass darin bestehe, sei-
nen Willen zu tun, denn ,,Gott sieht Seinen Ruhm darin, uns gliicklich zu machen. In der
Tat, Gott ist von Natur aus diese unendliche Giite.“!®* Als Begriindung dafiir, dass man
Gott vertrauen kann, sieht Alfons die Tat Gottes selbst: Dass er seinen einzigen Sohn fiir
uns Menschen hingegeben hat und uns damit das wertvollste schenkte, das er hat.'®
Gliick wiederum bedeutet fiir ihn nicht nur zeitliche Giiter, wie bereits in der vorigen
Schrift erklart wurde, sondern meint tiefe Zufriedenheit, die sich in der Seele findet:
,»Was sind [...] die Sinnesfreuden, die Feste, die Bankette, die Ehren, in einem Wort: die Be-
friedigung, die die Welt bieten kann, diese weltlichen Freuden, die ebenso leer wie hinfillig
sind! Denn sie hinterlassen letztlich nur Betriibnis in den Tiefen der Seele, wenn sie auch kurze

Zeit der Sinnlichkeit schmeicheln. Der wahre Sitz der Zufriedenheit ist in den Tiefen der Seele
und nicht in den Sinnen. ‘'8¢

Wenn der Mensch nun erreichen wolle, dass Gottes Wille an thm geschehe, so muss er
auch die Hilfe hinzunehmen, die dafiir notwendig ist. Dies sei das Gebet zu den Heiligen,
allen voran an die Gottesmutter, da sie die Vollkommenheit erreichte, den Willen Gottes
zu tun. Denn ohne diese Hilfen vom Himmel sei es zwar moglich, in gliicklichen Ereig-
nissen den Willen Gottes im Leben anzunehmen, in den Schlechten sei es dem Menschen
nicht mehr mdglich. Genau dieser Gedankengang fiihrt zu einer Frage, der Alfons sehr
viel Raum gibt: Wie sind jene Ereignisse zu deuten, iiber die man keine Verfiigung hat?
Und noch dazu, wenn es Ereignisse sind, die Leiden hervorbringen? Der Kirchenlehrer
ist sich gewiss, dass diese Welt nicht einfach von Gott geschaffen wurde und sich selbst
iberlassen ist, sondern dass Gott aktiv mit seinem Willen beteiligt ist. So spricht er, ,,dass
alles, was in der Welt geschieht, nur geschieht durch den Willen Gottes (= der Zulassung
Gottes).“!*” Alfons meint dabei nicht, dass Gott die Siinde oder das Leiden will, in dem
Sinne, dass er der Ursprung wére, sondern im Gegenteil, dass Gott die Siinde nicht will,

aber wenn sie der Mensch tut, Gott es zuldsst, weil er dem Menschen die Freiheit gegeben

183 Vgl. ebd., 23, 30.

184 Ehd., 28.

185 Vgl. ebd.

186 Ebd., 22.

187 Ebd., 16. Dazu fiihrt Alfons d. Schriftstelle a. d. Buch Jesajas an: ,,Ich bin der Herr und sonst niemand.
Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil.“
(Jes 45,6-7)



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 39

hat, und diese ihm nicht einfach wegnimmt, wenn er Boses tut. Das Kreuzesereignis kann
als Beispiel dienen, um die Denkweise des hl. Alfons besser zu verstehen. Jesus wurde
von Gott gesandt, die Welt mit sich zu verséhnen. Geschichtlich wurde das sichtbar in
der Verurteilung und Kreuzigung, die die Menschen vollbrachten. Jesus hitte zwar,
menschlich gesprochen, aus Jerusalem fliechen kdnnen und diesen Weg nicht gehen miis-
sen, da er aber in Getsemani wusste, dass es des Vaters Wille ist, betete er darum, dass
Gottes Wille geschehe und erhielt die Kraft, diesen Weg zu gehen.!'®® Die Siinde der Men-
schen wurde dadurch an Jesus sichtbar und er trug sie bis zum letzten Atemzug. Damit
sithnte er die Siinde, indem er das Leiden an sich selbst zulie3. Auch wenn Alfons dieses
Beispiel nicht explizit erwéhnt, so meine ich, liegt es seinen Gedankengéngen zugrunde.
In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn Alfons davon spricht, dass Gott sogar Ubel
hervorbringen wiirde.'® Da Gott, wie in der vorher erwiihnten Stelle gezeigt wurde,
wollte, dass Jesus in Jerusalem bleibt und sich von den Menschen kreuzigen ldsst und
Jesus diesem Willen folgte, fiihrte Gottes Wille dieses Ereignis herauf, indem er den Men-
schen dadurch von der Siinde befreite. Aus diesem Standpunkt heraus kann man die Sicht-
weise Alfons’ verstehen, denn er versucht kein Gottesbild zu vermitteln, wo Gott von sich
heraus Boses hervorbringen wiirde, da er aus seinem Leben wusste, dass Gott nur gut ist
und nur in sich Gutes hervorbringen kann. Deshalb kann der Kirchenlehrer sagen, dass
Christus zum hl. Petrus sagte, ,,dass sein Leiden und Sein Tod weniger das Werk der
bdsen Menschen waren als das des Vaters: ,Soll Ich den Kelch nicht trinken, den mir der
Vater gegeben hat?“!°° Alfons erklirt die Sichtweise auf das Bose, das Gott zulisst, aus
dem Buch Ijob. Denn als Ijob von den Sabbdern beraubt wurde und seine S6hne getotet
wurden, machte er nicht diese dafiir verantwortlich, dass sie schuld gewesen seien, son-
dern er lebte im Willen Gottes: ,,Der Herr hat gegeben, der Herr hat genommen; gelobt
sei der Name des Herrn.“!”! Er habe verstanden, dass dieses Ungliick von Gott zugelassen
und in diesem Sinne gewollt war. Deswegen mahnt der heilige Alfons mit den Worten:
,Man darf also die Ubel die uns bedriicken, nicht fiir einfache Wirkungen des Zufalls
halten, noch fiir einfache Wirkungen des schlechten Willens der Menschen. Zogern wir
nicht, darin Seinen gottlichen Willen zu erkennen.“!? Fiir ihn ist immer das Seelenheil

des Menschen im Blick, selbst wenn Ubel aus den Siinden anderer entstehen, konne Gott

188 Da erschien ihm [Jesus] ein Engel vom Himmel und stiirkte ihn.* (Lk 22,43)

189 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 17.

190 Ebd., 18. Schriftstelle: Joh 18,11.

Y1 Tjob 1,21 [Kapitilchen des Originals entfernt A.S.]. Fiir ALFONS‘ Ausfiihrungen vgl. Der Wille Gottes,
18.

192 Ebd., 18-19.



40 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

solche Situationen sich zur Priifung zunutze machen. Jeder Mensch wird gepriift und
diese Priifungen kann sich keiner ersparen. Deshalb sei es eine gro3e Torheit, sich in
diesen Situationen Gott nicht zu ergeben und sich seinem Willen, der durch die Zulassung
des Ubels sich vollzieht, nicht zu unterwerfen, da man seine Beschliisse fiir unser Heil
nicht verhindern konne.'*® Die Freiheit des Menschen werde aber durch diese Beschliisse
Gottes nicht aufgehoben, denn diese behélt der Mensch immer, Gott nimmt sie nicht. Hier
konne sich der Mensch noch immer innerlich entscheiden, ob er ,Ja‘ oder ,Nein‘ sagt. Das
wire die Freiheit, die Gott dem Menschen immer gebe.!** Alfons weil darum, dass wir
Menschen uns nicht immer fiir Gott, fiir seinen Willen und das Gute entscheiden und
Fehler im Leben begehen. Manchmal seien diese auch die Ursache von Ubel in unserem
Leben. Aber ob sie nun Ursache sind, oder ihren Sinn im Willen Gottes haben, bedeutet
fiir Alfons keinen unterschiedlichen Umgang damit. Der Mensch solle sich in diesen Er-
eignissen mit Gott verbinden und diese in ithm zu erleiden — in seinem Willen —, der sie
so zugelassen hat, wie sie einen trafen.!”® Denn all die Ubel, die Gott zulisst, ,,haben nicht
unseren Ruin zum Ziel, sondern unsere Aufrichtung und unser Heil.“!*® Daher hitten
Ubel, die aus unseren Siinden hervorgehen, den groBeren Sinn, uns zu Gott zu bekehren
und um zu erkennen, dass wir ohne seinen Willen ein Leben ohne Frieden fiihren miissten.
Dieser innere Unfriede, diese innere Unzufriedenheit ist fiir Alfons das Merkmal, dass
ein Mensch nicht den Willen Gottes tut. Wenn sich hingegen die Ereignisse im Leben mit
Gott verbinden lassen und der Mensch sich dabei mit Gott vereinigen kann, erhilt er den
Frieden, selbst wenn die duBeren Umstinde aufreibend sein sollten.!®” Sein folgender Satz
verdeutlich diese Sichtweise: ,,Alles Suchen nach dem wahren Gliick aullerhalb deines
Gottes ist vergeblich. Finde Gott, vereinige dich mit Thm, und du wirst immer gliicklich
leben in dieser Welt und in der anderen.“!*® Aus diesem Grunde soll man sich in seinem
Leben mit Gottes Willen vereinigen und damit das Ziel, Gott so zu lieben, wie er geliebt

werden will, erreichen.!® Ich mochte, abschlieBend zu den theoretischen Abhandlungen

193 Vgl. ebd., 27.

194 Vgl. ebd., 22, 39.

195 Vgl. ebd., 30.

196 Ebd., 28.

Y7 Vgl. ebd., 23-24. Zur genaueren Erlduterung: ,,Sicher ist es nicht so, dass die Widerwirtigkeiten, die uns
begegnen, uns nicht zusetzen wiirden. Aber dies Leiden geht im niederen Teil der Seele vor sich; im hohe-
ren Teil der Seele wird trotzdem der Friede und die Heiterkeit herrschen, sobald unser Wille mit dem Willen
Gottes vereint ist.“ (Ebd., 24)

198 Ebd., 27.

199 Vgl. ebd., 31.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 41

des hl. Alfons, ein Beispiel, das er selbst schreibt, vollstindig wiedergeben, da in diesem

seine Gedankenginge zusammengefasst sind:

,,Cdsarius berichtet von einem Ordensmann, den offenbar nichts von den anderen unterschied,
der aber doch einen solchen Grad an Heiligkeit erreicht hatte, dass der einfache Kontakt mit
seinen Kleidern die Kranken heilte. Erstaunt iiber dieses Wunder bei einem Mann, dessen Le-
ben nicht beispielhafter war als das der Allgemeinheit der Mdnche, bat ihn der Superior eines
Tages selbst um den Grund fiir seine Wunderkraft. Der Ordensmann antwortete, dass er selbst
als erster dariiber erstaunt sei, und dass er nicht wiisste, warum. ,Aber welche besonderen
Andachtsiibungen praktizieren Sie?‘, fragte der Abt. ,Ich mache*, antwortete der gute Monch,
,hichts anderes als die anderen oder sehr wenig: Ich bin darin sehr gewissenhaft gewesen, nur
das zu wollen, was Gott will, und der Herr hat mir diese Gnade gegeben, meinen Willen voll-
kommen ergeben zu halten in Seinem Willen. Deshalb erhebt mich die Gunst nicht und driickt
mich die Widerwirtigkeit nicht nieder; denn ich empfange jede Sache aus der Hand Gottes,
und in allen meinen Gebeten suche ich nichts anderes als nur dies: dass sich der Wille Gottes
vollkommen an mir erfiille.° ,Und das Unrecht, das uns in den vergangenen Tagen ein feind-
seliger Mensch angetan hat, der, um uns unsere Mittel zum Lebensunterhalt zu nehmen, Feuer
an unseren Hof legte, in dem unsere Ernten und unser Vieh waren; hattet Ihr dariiber gar kein
Miffallen?‘ — ,Nein, mein Vater; ganz im Gegenteil, ich habe Gott dafiir gedankt, wie ich es
bei dhnlichen Unfillen zu tun pflege. Ich weil3, dass Gott nichts tut oder nichts erlaubt auBer
zu Seiner Ehre und zu unserem groBeren Nutzen: dadurch bin ich, was immer auch kommen
mag, immer zufrieden.® Der Abt wunderte sich nun nicht mehr iiber die Wundergabe des
Maonchs. 2%

6.2.2. Praktischer Teil

Der theoretische Teil wire ohne den praktischen nur schwer begreifbar, denn erst in der
zweiten Halfte legt Alfons seine Theologie in die Lebenswelt des Menschen um und zeigt
dem Leser, wie er seine Ausfithrungen verstanden haben will. Hier erkennt man am deut-
lichsten, was fiir ihn der Wille Gottes bedeutet. Alfons entwickelt aber keine konkreten
Regeln, wie z.B. der heilige Ignatius, um zwischen dem eigenen Willen und dem Willen
Gottes zu unterscheiden.?’! Fiir ihn spielen die Haltungen des Menschen — seine innere
Disposition — die entscheidende Rolle, um Gottes Willen tun zu kénnen. Er denkt von der
Natur des Menschen her: Was kann der Mensch von sich aus machen, um den Willen
Gottes zu erfiillen? Dazu schreibt er, wie schon im ,Groflen Mittel des Gebetes®, dass das
erste Ziel sein muss, ,,seine Seele zu retten.“?°?> Aus dieser Absicht heraus miisse alles
weitere folgen. Deshalb spielt es fiir Alfons keine Rolle, in welchem kirchlichen Stand
jemand ist, oder vor welcher Lebensentscheidung jemand steht. Seine Sichtweise auf den
Willen Gottes ist universaler. Sie will dem Menschen helfen, eine Haltung aufzubauen,

die ihn offen macht, das ewige Heil von Gott zu empfangen und vollkommen zu lieben.

200 Ebd., 19-20. Aufgrund fehlender biografischer Verweise habe ich in meinen Nachforschungen iiber die-
ses Zitat beim hl. Alfons, nach bestem Wissen und Gewissen, keine Quelle dafiir ausfindig machen konnen.
20! Dies wird im zweiten Teil ab Seite 62 abgehandelt.

202 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 35.



42 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Dazu unterteilt er seinen praktischen Teil in verschiedene Bereichen, in denen der
Mensch seinen Willen mit Gottes Willen vereinigen soll: Naturereignisse, Krankheit,
Trockenheit, Versuchungen, Tod, Ekstasen und Wiinsche. In diesen jeweils verschiede-

nen Bereichen, die einen gliubigen Menschen betreffen, stellt er seine Sichtweise dar.

6.2.2.1. Naturereignisse

Alfons ordnet in diesen Bereich alles ein, woriiber der Mensch in der Natur nicht direkt
verfiigen kann: ,,aullerordentliche Hitze, sehr strenge Kilte, Regen, Miflernten und der-
gleichen.“?% Als weitere Situationen nennt er den Menschen in seiner korperlichen Natur:
,»ein schlechtes Gedichtnis, eine lahme Intelligenz, einen Mangel an Behendigkeit [sic!],
eine gebrechliche Gesundheit****. In all diesen Dingen, die iiber den Menschen ohne sei-
nen eignen Willen, ohne seine Zustimmung kommen, miisse er den Willen Gottes erken-
nen und seine freie Zustimmung dazu geben. Gott selbst ordne die Voraussetzung des
Menschen, denn sie sei die ,,Fiigung Gottes*.2®> Dabei tue Gott dem Menschen nichts
Schlechtes, wenn er ihm die bessere Gesundheit des Korper verwehrt, denn wer ,,weil3,
ob wir mit einem glédnzenderen Geist, mit einer kréiftigeren Gesundheit, mit einem ange-
nehmen AuBeren uns nicht ins Verderben gestiirzt hitten! [...] Wievielen wurde die kor-
perliche Schonheit zum Verderben, so dass sie in zahlreiche Verbrechen fielen! [...] Und
wieviele gibt es dagegen, die dank ihrer Armut und ihrer Krankheiten und ihrer Unan-
sehnlichkeit die Heiligkeit erreicht haben und zum ewigen Heile gelangt sind!“**® Weil
dem Menschen sein ewiges Heil am wichtigsten sein soll, miisse sich der Mensch nicht

liber Ereignisse ereifern, auf die er keinen direkten Einfluss hat.?’’

6.2.2.2. Krankheit

Im Bereich der voriibergehenden Krankheit, die keine Voraussetzung des Menschen dar-
stellt, ist es anders. Hier konne und solle der Mensch sogar handeln und z.B. die Medizin
in Anspruch nehmen.?”® Wenn die Krankheit sehr gro wire und der Mensch sehr stark
darunter leide, solle er nicht nur menschliche Mittel versuchen, sondern sogar Gott bitten,
dass er ihn heile. Der heilige Alfons hat Verstindnis, wenn der Mensch sich in Zeiten der
Krankheit beschwert, aber besser ware es, ein offenes Herz dafiir zu haben, was Gott

wolle. So sagt der Kirchenlehrer iiber jene Situation, in der unsere Anstrengungen keinen

203 Bbd., 32.

204 Ebd., 33.

205 Ebd., 32.

200 Ebd., 34.

207 ygl. ebd., 34-35.
208 Vgl. ebd., 35.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 43

Fortschritt bewirken und sogar ,,die Heilmittel [uns] nichts niitzen*,?*” dass der Mensch
sich auf Gott verlassen konne, dass diese Krankheit sein Wille sei. Darum ist es dem
Menschen notwendig, sich folgende innere Haltung anzueignen: ,,[I]ch will weder gesund
werden, noch krank bleiben: Ich will einzig und allein, was Du [Gott] willst.“?!° Manche,
so behauptet der heilige Alfons, hitten die Einstellung, Gott besser dienen zu kdnnen,
wenn sie gesund wiren und von ihrer Krankheit geheilt werden wiirden. Falls dem so
wire, wendet der heilige Alfons ein, so wiirde Gott bestimmt dazu die Gesundheit verlei-
hen. Wenn es aber nicht so ist, wire es Gottes Wille, die Krankheit zu ertragen: ,,Die Zeit
der Krankheit nenne ich den Priifstein des geistlichen Lebens; denn sie deckt auf, von
welcher Beschaffenheit die Tugend ist, die eine Seele besitzt.“*!! Damit spricht der Kir-
chenlehrer vom Offenbarwerden von uns selbst. Denn dann erkenne der Mensch, ob ihm
sein eigener Wille wichtiger sei als der Wille Gottes. Alfons verdeutlicht diese Aussage
durch verschiedene Beispiele. Eines sei hier erwihnt:
»Man erzdhlt, dass ein Kranker, der ein Verehrer des Al. Thomas von Canterbury war, sich
zum Grabe des Heiligen begab, um seine Heilung zu erbitten, die er auch erlangte. Als er
heimgekommen war, begann er dariiber nachzudenken: ,Wenn diese Krankheit vielleicht fiir
meine Seele niitzlicher gewesen wire, welchen Vorteil verschafft mir da die Gesundheit?* Von
diesem Gedanken gequilt, wiederholte er die Wallfahrt und bat den Heiligen, ihm von Gott zu
erflehen, was fiir sein Seelenheil das Niitzlichste wire. Sofort fiel er in seine Krankheit zuriick,

und er war sehr gliicklich dariiber, ganz gliicklich dariiber, dass Er fiir ihn so am besten
sorgte. 12

Hier ist es sehr anschaulich, dass der Kranke selbst, nach seiner Heilung, den Gedanken
hatte, die Krankheit konne niitzlicher sein. Der zweite Teil dieser Arbeit widmet sich der
Frage, wie man solche Gedanken unterscheiden konne, ob sie uns den Willen Gottes wei-
sen oder nicht, beschiftigen. An diesem erwdhnten Beispiel kann man erkennen, dass
Gott diesem Kranken offensichtlich die Krankheit gab, da er in seiner Freiheit das anneh-
men wollte, was Gott — und nicht er selbst — als das bessere fiir seine Seele erachtete. Aus
diesem Grunde nennt der heilige Alfons ein Gebet, dem die Bedingung fiir das Seelenheil
fehle, ,,fehlerhaft, und es wiirde nichts erreichen*?'>. Zuerst solle es dem Menschen, wie
der Herr im Evangelium sagt, um das Reich Gottes und nicht seine eigenen Vorstellungen

gehen, dann werde dem Menschen alles hinzugegeben, was er brauche.'*

209 Ebd.

210 Ebd.

211 Ebd., 39.

212 Ebd., 38.

213 Ebd., 39.

214 Sucht aber zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit; dann wird euch alles andere dazugegeben.*
(Mt 6,33)



44 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

6.2.2.3. Trockenheit?'®
Anders als bei der Gesundheit verhalte es sich bei der Trockenheit im Gebet. Wahrend
Trostungen Gott nur selten gewéhrt, wire die Trockenheit der gewdhnliche Zustand der
Heiligen.?'® Auch wenn Gott am Anfang des geistlichen Lebens intensiv seine Gegenwart
erleben ldsst und damit der Mensch grofle Trostung empfangt, entziehe er ihm dann den
empfundenen Trost, damit er seine Liebe erproben konne.?!” Aus diesem Grunde miisse
man zwar Gott dankbar sein, wenn man durch seine fithlbare Gegenwart getrostet wird,
diirfe aber diese nicht stindig suchen — oder sogar den Zustand werten, wenn diese fehle.
Darin sieht Alfons eine schwere Verfehlung: ,,Es kommt in der Tat vor, dass engstirnige
Seelen, wenn die Trockenheit tiber sie kommt, sich einbilden, sie seien von Gott verlassen
oder sie seien nicht fiir das geistliche Leben geschaffen ... und siehe da, sie verzichten
auf das Gebet und so verlieren sie die Frucht ihrer friiheren Arbeit.“?!® Alfons erklért
diesen Entzug von Trostungen aus der HI. Schrift: ,,[E]s gibt einen Freund als Tischge-
nossen, am Tag deiner Not bleibt er nicht.” (Sir 6,10) Gott wolle wissen, wer seine wahren
Freunde sind, die zur Zeit der Trockenheit bei ihm bleiben.?'® Andererseits wei3 der Kir-
chenlehrer darum, dass Trockenheit auch durch Lauheit und aus Strafe von Gott gegeben
werden kann. Aber dennoch sei hier der gleiche Weg zu gehen: Anzunehmen, dass Gott
es verfiigt und sich seinem Willen ergeben, um in der Liebe zu ihm zu wachsen. Alfons
erklart diese Sichtweise anhand eines Beispiels:
,,Nehmen wir einmal an, es ist, wie du versicherst: Der Zustand der Trockenheit ist eine Strafe
fiir Lauheit usw. Ist es denn dann nicht Gott, der dir diese Strafe schickt? Nehme sie also an:
Erkenne, dass du sie verdient hast und beruhige dich im Willen Gottes. Protestierst du da nicht
dagegen, dass du die Holle verdient hast? Wie konntest du dann zugleich behaupten, dass du

eine Trostung von Gott verdient hast? Woriiber beklagst du dich also? Lasst euch doch von
Gott so behandeln, wie Er es versteht*??.

Aus diesem Grund gébe es keine giinstigere Gelegenheit im Gebet die Vereinigung mit
Gottes Willen zu iiben als in jenen Zeiten, die uns der fithlbaren Gegenwart Gottes berau-

ben.??! Denn in dieser Zeit erlebt man, ob nur aus egoistischen Motiven heraus gebetet

215 Ich verwende hier bewusst das Wort ,Trockenheit‘, damit es zu keiner Verwechslung mit der Trostlo-
sigkeit des hl. Ignatius kommt (vgl. Kapitel 5.2.1.2. ab Seite 86). Trockenheit meint dabei den Zustand
fehlender Gefiihle. Es ist ein Zustand wo der Mensch keine gro3en Erleuchtungen, Erkenntnisse, 0.4. erhélt,
sondern ganz ,niichtern® ist.

216 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 44.

217Vgl. ebd., 42.

218 Ebd., 43.

219 Vgl. ebd., 46.

220 Ebd., 45.

21 Vgl. ebd., 43. Hierzu bemerkt der heilige Alfons: ,,Ich verlange von euch nicht, dass der Verlust der
fithlbaren Gegenwart eures Gottes euch keine Pein verursache. [...]. Aber in ihrem Schmerz muss sich die
Seele ohne Vorbehalt in den Willen des gottlichen Herrn ergeben.” (Ebd., 43-44)



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 45

wird, um selber von Gott etwas zu empfangen oder ob Gott echte, selbstlose Liebe erwie-

sen wird, weil keine Belohnung dafiir hier auf Erden empfangen wird.???

6.2.2.4. Versuchungen

Versuchungen konne der Mensch ebenso wenig aus dem Weg gehen wie der Trockenheit.
Der Mensch miisse zwar immer geeignete Mittel ergreifen, um Versuchungen aus dem
Weg zu gehen, aber wenn sie iiber den Menschen kommen, diirfe er nicht anfangen, sich
dariiber zu beklagen, sondern solle sich dankbar in den Willen Gottes ergeben.?* Es sei
Gottes Wille, dass der Mensch in Zeiten der Versuchung in die Demut gefiihrt werde, um
so ofter seine Zuflucht zu Gott zu nehmen. Denn nicht ,,die Versuchung l4sst uns die

Gnade verlieren, sondern die Einwilligung in die Versuchung.“??*

6.2.2.5. Tod
In Bezug auf den Tod, schreibt Alfons, dass man es Gott {iberlassen solle, in welchem
Augenblick, in welcher Zeit und in welchem Umstand man sterben werde.?*® Er schligt
daher folgendes Gebet vor: ,,Herrn, gewihre mir zu sterben im Zustand des Heiles; sonst
lass mich sterben, wie es Dir gefillt.“>?¢ Daher solle der Mensch nicht an festen Vorstel-
lungen durch seinen eigenen Willen hingenbleiben, wie er sterben wolle. Ja selbst dass
der Mensch ohne die Sterbesakramente bleiben konne, ldsst Alfons als eine Option, die
von Gott kommt, gelten, mit der Bedingung: ,Wenn Gott es will*.>*’ Da Alfons viel in
seinem Leben mit dem Tod anderer Menschen und ihren Hinterbliebenen zu tun hatte,??
widmet er auch dem Zeitpunkt des Todes eine eigene Sichtweise und beschreibt diese wie
folgt:
,»O welch liebe und wiinschenswerte Sache ist der gute Tod, mit der Sicherheit, die er mit sich
bringt, dass wir nie mehr der Gnade Gottes beraubt sein konnen! - ,Aber ich‘, so wirst du
sagen, ,ich habe noch nichts erreicht, noch nichts getan fiir meine Seele‘. - Aber, wenn Gott
fiir jetzt das Ende deines Lebens festgesetzt hat, was konntest du in der Folge Gutes tun, wenn
dein Leben verldngert wiirde entgegen den Absichten Gottes? Wer weil3, spéter héttest du ei-
nen weniger gliicklichen Tod als den, den du zu dieser Stunde erhoffen konntest! Wer weil3,
ob du nicht in deinem Willen wankend und noch in viele andere Siinden fallen und am Ende

noch verdammt wiirdest? Auf jeden Fall, wenn du weiter leben wiirdest, dann wiirdest du zu-
mindest lissliche Siinden begehen!*?*

222 Vgl. ebd., 42.

223 Vgl. ebd., 48.

224 Ebd.

225 Vgl. ebd., 49.

226 Ebd., 50.

27 g, ebd., 49-50.

228 Vgl. M. LEITGOB, Alfons von Liguori, 22.

229 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 50-51.



46 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

6.2.2.6. Ekstasen

Zu den Ekstasen und Visionen duflert sich Alfons nur sehr kurz und ist sich sicher, dass
diese von Gott nicht einmal zu wiinschen, geschweige denn zu erbitten wiren. ,,Gott gibt
diese nach seinem freien Willen, wem Er will und wann Er will.“?** Denn die Heiligen

haben ohne die Hilfe solcher ,,auBerordentlichen Gnaden*?>!

ihre Heiligkeit erreicht. Da-
her sei es wichtiger die Vereinigung mit dem gottlichen Willen anzustreben als eine Eks-

tase oder Vision zu erhalten.?3?

6.2.2.7. Wiinsche

Wenn Alfons von Wiinschen spricht, hat er dabei jene Situationen vor Augen, wo Men-

schen sich nicht in den Willen Gottes fiigen wollen. Als Beispiele zihlt er folgende auf:
,Manche sagen ndmlich: ,Ach, wenn ich allein wire, dann wiirde ich in ein Kloster eintreten;
wenn ich dieses Haus verlassen konnte, wenn ich mich von meiner Familie entfernen konnte,

wenn ich dieses Milieu wechseln konnte, welche Bufliibungen wiirde ich da tun! Wie wiirde
ich mich dem Gebet hingeben!¢**3

Nach dem Kirchenlehrer wire Gottes Wille bei solchen Aussagen, dass man nicht wartet,
bis die gewliinschten Bedingungen erfiillt wiren, um Gott lieben zu konnen, sondern mit
Hingebung den Platz annehmen sollte, wo man von Gott hingestellt wurde, bzw. wo man
durch seine eigene Entscheidung Verantwortung libernommen hat. Dies sei in erster Linie
Gottes Wille, alles Weitere miisse Gott nach seinem Plan fligen, wenn es wirklich sein
Wille wire.?** Hier sei ergiinzend hinzugefiigt, dass Alfons unter Wiinschen keine Sehn-
sucht versteht. Wihrend eine Sehnsucht sehr wohl eine Anderung des Lebens hervorrufen
kann und manchmal sogar soll, ist hier von Wiinschen die Rede, die das Leben verédndern

wollen, aber die nicht immer mit Gottes Willen Gibereinstimmen miissen.

6.3. Zusammenfassung

Alfons richtete sich selbst in seinem Leben nach Gottes Willen aus und sein Herz war
voll dariiber zu schreiben.?*> Daher war fiir ihn, ausgehend von der Offenbarung, maBge-
bend, dass Gott in seinem Willen zuallererst das Heil aller Menschen will. Zu diesem Heil
konne man aber nur gelangen, wenn man Gott nicht verachtet, sondern zu beten beginnt

— mit ihm eine Beziehung aufbaut. Man kann sagen, dass es Gottes Wille ist, dass er

230 Ebd., 54.

1 Ebd.

232 Vgl. ebd.

233 Ebd., 55.

234 Vgl. ebd., 55-56.

235 Denn wovon das Herz iiberflieBt, davon spricht der Mund.“ (Mt 12,34)



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 47

verlangt, aufrichtig zu beten, wie in der Behandlung der ersten Schrift iiber ,Das grof3e
Mittel des Gebetes® dargelegt wurde. Das Gebet um das ewige Heil ist dabei nicht vo-
raussetzungslos, sondern bedarf der richtigen inneren Haltung des Menschen, um diese
Gnade Gottes aufnehmen zu kdnnen. Dazu benétige es einen Prozess im Leben, der unser
Herz bereit macht, fiir sich und sein Heil in notwendiger Weise zu beten. Das bedeutet,
das Herz, den eigenen Willen, demiitig zu machen, sodass man Gott mehr zuschreibt, als
seiner eigenen Kraft. Man soll ein tiefes Vertrauen in seine Liebe und Erhérung entwi-
ckeln. Ein solches Gebet muss beharrlich an Gott gerichtet werden, um das, was es erfleht,
im Leben sichtbar zu machen. Anhand des Lebens von Alfons wurde sichtbar, dass er
sein Gliick und seine Zufriedenheit erst fand, als er die Gerichtssile verlie3 und zu Gottes
Ruf sein ,Ja‘ gab. Da er selbst aus diesem demiitigen, vertrauensvollen und beharrlichen
Gebetsleben seine Kraft schopfte, horte seine Liebe zu Gott und zu den Menschen bis zu
seinem Tod nicht auf, sondern vertiefte sich. Weil er selber immer wieder vor Lebensent-
scheidungen gestellt war, pflegte er eine intensive Gebetspraxis, wodurch er Gottes Wil-
len immer wieder fand. Dieser duf3erte sich nicht selten durch Umsténde, wie beispiels-
weise seine Krankheit, die ihn nach Scala fithrte, wo ihm seine eigene Sehnsucht, den
Armen zu dienen und eine Gemeinschaft zu griinden, erst richtig bewusst wurde. In seiner
Schrift tiber den Willen Gottes driickt er seine Sichtweise auf die Ereignisse des duflerli-
chen wie des innerlichen Lebens des Menschen aus und kommt zur Einsicht, dass unser
Leben nicht ohne Gottes Willen, ohne seine Zustimmung ablaufen kann. Im Letzten ist
es er selbst, der uns gute wie bose Dinge zuteil werden lédsst, da er unser ewiges Heil im
Blick hat und nicht nur unser zeitliches Wohl. Daher wire es die Aufgabe des Menschen,
dass er sein Herz Gott zuwendet und seinen Willen in Dingen, die er von sich aus nicht
dndern kann, annimmt. Aus diesem Grund miisse der Mensch von der Perspektive des
Himmels her leben, von dort, wo Gottes Wille geschieht. Der Mensch miisse darum seine
Haltung préagen lassen, sodass er nicht wertet, ob Naturereignisse besser oder schlechter
sind, ob Gesundheit besser wire als Krankheit etc., sondern eine Gesinnung hat, die es
Gott iiberldsst zu entscheiden, wie er es will.?*® Dieser Blick auf den Willen Gottes ist
zutiefst aus der dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf
Erden‘ geprigt: ,,Vor allem liebt und wiederholt immer wieder das Gebet, das uns der
Herr gelehrt hat: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden!*“?*” Er selbst emp-

fiehlt es, diese Bitte oft auszusprechen und sich so mit Gottes Willen zu vereinigen.**8

236 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 56.
27 Ebd., 57.
28 Vgl. ebd., 37, 57.



48 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Ohne diese Vereinigung mit dem Willen Gottes fehle den Werken die entsprechende Aus-
richtung. Die Liebe zu Gott wire nicht in vollem Malle gegeben. Man kann seine ganze
Schrift in drei Schritten zusammenfassen: Eine Situation annehmen, Gott dafiir Dank sa-
gen und ihn bitten, dass darin sein Wille geschehe.?*® Die Freiheit des Menschen sieht
Alfons nicht so sehr in den duferlichen Dingen, indem der Mensch in allem absolut frei
(bzw. man miisste fast sagen willkiirlich) entscheiden konne, sondern vor allem in der
inneren Haltung des Menschen. In dieser kann er Gottes Willen zustimmen oder ihn ab-
lehnen. Diese innere Freiheit bestimme die Seele des Menschen. Wenn der Mensch im
Willen Gottes lebt, bedeutet es, dass er in allem was geschieht, Gott sehen kann, der seine
Zustimmung dazu gibt, selbst wenn Menschen gegen Gott und seine Weisung handeln.
Auch dann werde Gott sich diese Situationen zunutze machen, um den Menschen zu lie-
ben und ihn darin zur Einsicht zu fiihren.

Da der heilige Alfons seine Schrift zum Willen Gottes mit der dritten Vaterunser-Bitte
zusammenfasst, mochte ich an dieser Stelle einen kleinen Exkurs dariiber anfithren. Mir
scheint es angebracht zu sein, liber den Kirchenlehrer hinaus andere Aspekte dieser Bitte

darzustellen, um das Verstidndnis iiber den Willen Gottes zu weiten.

7. Exkurs: Verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte

7.1. Bei den Kirchenvatern

Viele Kirchenviter legten das Vaterunser aus und haben nachgedacht, wie dieses zu ver-
stehen sei bzw. haben andere gelehrt, wie es tiefer verstanden werden kann.?*® Robert
Bellarmin befasste sich eingehend mit diesen Vitern und fasste ihre Lehren dariiber zu-
sammen.?*! In der dritten Vaterunser-Bitte erkennt er zwei Teile beziiglich der Auslegung
der Viter. Zum einen gaben sie einen Kommentar zu den Worten ,Dein Wille geschehe*
und zum anderen legten sie den Zusatz ,Wie im Himmel so auf Erden® extra aus.’** Die
Auslegungen zum ,Willen® konne man in zwei weitere Teile unterteilen, denn es solle
unterschieden werden ,,[i]n einen ,Willen des Zeichens® (voluntas signi) im Sinn einer

Willenskundgabe und in einem ,Willen des Wohlgefallens® (voluntas beneplaciti) im Sinn

239 Vgl. ebd., 43.

240 yg]. dazu die Auflistung Robert BELLARMINS in: Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser. Uber-
setzt und herausgegeben von Andreas Wollbold, Wiirzburg 2008, 275.

241 ygl. ebd., 273-304.

242 Vgl. ebd., 287, 290.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 49

einer Hinneigung zu etwas.*“?** Ich mdchte dieser Einteilung Bellarmins folgen und dem-
entsprechend diese zwei Teile erkldren und einige Texte von diesen Vitern auswéhlen,

um ihre Auslegungen darzustellen.

7.1.1. ,Dein Wille geschehe’
7.1.1.1. Der Wille des Zeichens

Im ,Willen des Zeichens® verstehen die Viter, nach Bellarmins Erkldrung, die Willens-
kundgabe Gottes an den Menschen, die sich in den Geboten Gottes zeige.?** Der hl. Gre-
gor von Nyssa erklért, dass der Mensch am Anfang in voller ,geistiger Gesundheit* war
und somit immer in Gottes Willen war, nimlich indem er ihn tat.>*> Dann aber kam die
Begierde in die Welt und der Mensch willigte ein. Aus dieser Einwilligung entstand der
Drang zum Unerlaubten, sodass die Taten des Menschen, durch dessen falsche Entschei-
dungen, sich immer mehr von Gottes Willen entfernten. Der menschlichen Natur wurde
die Siinde eingeschrieben und fiir den Menschen war es notig, dass Gott, den Gregor als
gottlichen Arzt beschreibt, dem Menschen die ,geistliche Gesundheit® wieder zuriick-
gab.?*¢ Dies Gesundheit erlange der Mensch, indem er wieder in den Willen Gottes zu-
riickkehrt und nicht dem Drang des Unerlaubten nachgibt. Dazu helfen die Worte des
Vaterunsers, die nicht nur gebetet werden sollen, sondern ebenso eine Abwendung von

den bosen Taten brauchen:
»Wer nimlich ausruft: ,Dein Wille geschehe®, betet, wie wenn seine Seele gleichsam von
Schmerzen [des Ungehorsams Gott gegeniiber] heimgesucht ware. Der Wille Gottes aber ist
das Heil der Menschen. Wenn wir uns nun entschlieen zu Gott zu sagen: ,Dein Wille ge-

schehe auch in mir‘, so miissen wir vorher jenem Leiden widersagen, das im Gegensatz zum
gottlichen Willen steht .24

Weiter erklédrt Gregor, dass der Mensch durch die Siinde in mancherlei Leidenschaften
gefangen ist und daraus sich ohne Gott nicht befreien konne. Darum solle er seine Zu-
flucht zu Gott nehmen und ihn um Befreiung bitten.>*® Was seien aber diese bosen Taten,
von denen sich der Mensch abwenden miisse? Diese beschreibt er als UnméBigkeiten des
Eigenwillens, die durch die MéBigung geheilt werden, was im letzten die Liebe darstellt:

»Denn die MéBigung wird das ziigellose leidenschaftliche Begehren des Herzens stillen, die

Demut den Hochmut vernichten, die Bescheidenheit die Krankheit der Selbstiiberhebung hei-
len, die Tugend der Liebe auch die langste Reihe von Lastern aus der Seele vertreiben. Vor ihr

243 Ebd., 287.

244 Vgl. ebd., 287-288.

245 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Uber das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 124).
246 Vgl. ebd., 125.

247 Ebd.

28 Vgl. ebd., 127.



50 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

flieht der HaB, der Neid, der Groll, der Zorn, die verdrieBliche Stimmung, die Hinterlist, die
Heuchelei, die Erinnerung an Kriankungen, das Verlangen nach Rache, das Aufwallen des
Herzblutes, der gehdfige Blick: iiberhaupt die ganze Schar der Laster wird durch die Gesin-
nung der Liebe in die Flucht geschlagen.“**

Somit sieht Gregor das Gebot der Liebe als jenes, das dem Willen Gottes in voller Weise
entspricht. Gottes Wille bestehe nicht nur in frommen Worten allein die man im Gebet
ausspreche, sondern das Gebet wire ein Mittel das uns dazu diene, diese Gebote von
neuem halten zu konnen. Dazu bemerkt der heilige Augustinus:
»AuBerdem kann ,dein Wille geschehe® (Mt 6,10) so verstanden werden: Deinen Geboten soll
gehorcht werden [. ...] Denn daB3 der Wille Gottes geschieht, wenn man seinen Geboten ge-
horcht, bestatigt der Herr mit den Worten: ,Meine Speise ist es, da3 ich den Willen dessen tue,
der mich gesandt hat‘ (Joh 4,34) [...] Die also Gottes Willen tun, in denen erfiillt er sich sicher,

nicht weil sie so handeln, wie Gott es wollen soll, sondern weil sie das tun, was Gott will, also
nach seinem Willen handeln.*?*°

Der Wille Gottes, um den gebetet wird, hat auch die Dimension der Freiheit in den Taten.
Da Gott dem Menschen die Freiheit gegeben hat, zwischen dem Guten und dem Bdsen
zu wiahlen, und der Mensch durch die Siinde schwach wurde, braucht der Mensch die
Gnade, um durch das Gebet das Gute, das Gott selber ist, zu wihlen und dementsprechend

handeln zu konnen.?’!

7.1.1.2. Der Wille des Wohlgefallens

Der ,Wille des Wohlgefallens‘ sei im Sinne der Viter so zu verstehen, dass ,,Gott unbe-
dingt will, dass etwas geschieht. Das geschieht immer und keine dullere Macht kann es
verhindern.“*? In diesem Falle miisse der Mensch nicht darum beten, dass dieser Wille
geschehe, sondern das Gebet gebe dem Menschen die Kraft, diesen Willen anzunehmen.
Deshalb schreibt Theodor von Mopsuestia: ,,Lallt uns nun die Drangsale erdulden, die
uns treffen und den Willen Gottes iiber alles stellen.“?>3 Auch wenn der Mensch in sich
bemerkt, dass er sich innerlich dagegen strdube, und solche Drangsale nicht will, darf er
zwar diese inneren Bewegungen spiiren, aber soll nicht dagegen murren oder sich aufleh-

nen.”>* Solche Drangsale kénnen verschiedene Dinge betreffen, wie z.B. die Verfolgung

249 BEbd., 126.

250 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 21 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt.
Ausgewihlt und tibertragen von Susanne Greiner, Freiburg 2006, 117-118) [Kursivsetzung A.S.].

251 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Uber das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 126-127).

252 R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 288.

253 THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie iiber das Gebet des Herrn, 12, in: Katechetische Homilien. Zweiter
Teilband. Ubersetzt und Eingeleitet von Peter Bruns (= FC 17/2), Freiburg [u.a.], 1995, 310.

254 Vgl. dazu die Ausfiihrungen und Stellen der Viter, die Bellarmin angibt (Katechismen. Glaubensbe-
kenntnis. Vater Unser, 289).



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 51

256

die Jesus anspricht,?>® oder Bedringnisse die die Kirche ertragen muss,?® oder ein Tod

eines geliebten Menschen,?” usw. Es sind Dinge, die Gott nach seinem Wohlgefallen

ordnet und den Menschen zum Heil dienen.>?

7.1.2. ,Wie im Himmel so auf Erden’

Im zweiten Teil gibt es grundlegend vier verschiedene Auslegungen, wie diese Worte des
Vaterunsers bei den verschiedenen Vitern kommentiert werden.?® Die vierte Art stellt
jene dar, die von allen Vitern, die sich mit dem Vaterunser beschiftigten, gleich dargelegt
wird.?®® Ich halte mich in der Darstellung dieser vier Arten hauptsichlich an den hl. Au-

gustinus, da er alle vier Weisen beschreibt.

7.1.2.1. Geist und Fleisch

Augustinus versteht bei diesen Worten des Vaterunsers den ,Himmel* als Geist und die
,Erde* als Fleisch.?*! Er sieht diese Sichtweise durch den hl. Paulus begriindet: ,,Es ergibt
sich also, dass ich mit meiner Vernunft [d.i. der Geist] dem Gesetz Gottes diene, mit dem
Fleisch aber dem Gesetz der Siinde.” (R6m 7,25) Unverwechselbar ordnet Augustinus
die Seele dem geistigen Bereich zu, in dem Gottes Wille sich vollziehen soll, wahrend
unser Korper in den fleischlichen Bereich hineinfallt. Augustinus wertet den Korper kei-
neswegs ab, denn er sieht ihn als vor Gott wertvoll an, sodass er am Ende auferstehen und
verwandelt werden wird.?$? Fiir diese Zeit aber sei unser Kérper noch nicht gewandelt
und halte fiir uns fleischliche — also niedere und vom Bdosen beeinflusste — Gewohnheiten

bereit, die unser Inneres — also den Geist — vom Willen Gottes wegziehen wiirden.?** Zur

255 Wenn sie mich verflogt haben, werde sie auch euch verfolgen* (Joh 15,20), bzw. ,.bevor das alles
geschieht, wird man Hand an euch legen und euch verfolgen. Man wird euch den Synagogen und den
Gefangnissen ausliefern, vor Konige und Statthalter bringen um meines Namens willen.* (Lk 21,12)

236 Vgl. R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 289.

237 Vgl. ebd.

258 Zur Einteilung Bellarmins in den Willen des Zeichens und des Wohlgefallens sei noch hinzugefiigt, dass
Gott von sich aus uns die Freiheit schenkt zu wéhlen. Diese Freiheit, die uns gegeben ist, will zwar Gott,
aber bei slindhaften Taten entstehen seinem Willen entgegengesetzte Dinge, die nur insofern gewollt sind,
als unsere Freiheit gewollt ist. Man kann sagen, dass sie der Form (dass der Mensch Freiheit hat), nicht
aber dem Inhalt (boses zu tun) nach von Gott gewollt werden. Solche bdsen Taten entsprechen nicht seinem
Wohlgefallen und kénnen insofern nicht unter die Drangsale eingeordnet werden. Bekehrt sich der Mensch,
kann Gott dennoch daraus wertvolle Dinge machen, wie bei Alfons bereits dargelegt wurde. Bei dieser
Darstellung geht es aber um die Auslegung des Vaterunsers, d.h. worum der Mensch betet. Gebetet wird
nicht, dass Gott unserem Wesen Freiheit ermdglicht, sondern — wie Bellarmin es zusammenfasst — entweder
der Mensch die Gnade Gottes erhaltet um seine Gebote zu beobachten, oder sein wohlgefdlliges Handeln
anzunehmen erlange.

239 Vgl. R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 290.

260 Vgl. ebd.; Liste der Viter ebd., 275.

261 Vgl AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte 11, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Berg-
predigt. Ausgewaihlt und iibertragen von Susanne Greiner, 118).

262 Vgl. ebd.

263 Vgl. ebd., 119.



52 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Verdeutlichung zitiert er noch einmal den hl. Paulus: ,,Ich weill ndmlich, dass in mir, das
heif3t in meinem Fleisch, nichts Gutes wohnt: Das Wollen ist bei mir vorhanden, aber ich
vermag das Gute nicht zu verwirklichen.* (R6m 7,18) Da durch die Siinde das Leiden
und der Tod in die menschliche Natur kam und dadurch unseren Korper beeinflusst, solle
der Mensch sich dem Willen Gottes ergeben (das wire der ,Wille des Wohlgefallens®):
»Denn auch in unserem Elend geschieht Gottes Wille, wenn wir im Fleisch erleiden, wozu
wir durch das Gesetz der Sterblichkeit bestimmt sind, die sich unsere Natur durch die
Siinde zugezogen hat.**** Der heilige Gregor von Nyssa driickt das sehr anschaulich aus:
»|Allles Bose aber, was es aullerhalb des Guten [das Gott ist], eben durch die Trennung
von diesem {iberhaupt gibt, ist in die Niederung dieses Erdenlebens wie eine Art Hefe
oder Schlamm zusammengeflossen, und dadurch wird die Menschheit verunreinigt, weil
es durch solche Finsternis verhindert wird, das gottliche Licht der Wahrheit zu
schauen.“?®> Da aber der Mensch im tiefsten Inneren am Willen Gottes noch immer
Freude verspiiren kann, auch wenn das der Korper aufgrund der Siinde nicht immer nach-

empfindet,?%°

solle der Mensch im Gebet bei diesen Worten verstehen, dass genau hier
Gottes Gnade den Menschen beginne zu verwandeln: Deshalb ,,soll auch nach der Ver-
wandlung unseres Leibes nichts in uns infolge irdischen Kummers oder Genusses diesem

unserem Gefallen [nach dem Willen Gottes] im Wege stehen.*?¢’

7.1.2.2. Gerechte und Siinder

Als weitere Auslegung erwdhnt der Kirchenvater, dass ,Himmel‘ als Gerechte verstanden
werden konne, wihrend ,Erde‘ fiir die Siinder stehen konne. Somit seien in diesem Gebet
zwei verschiedene Sichtweisen enthalten. Zum einen sei es ein Fiirbittgebet fiir die
Feinde, denn wie ,,die Gerechten so mogen auch die Siinder deinen Willen tun, indem sie
sich bekehren* 2°® und zum anderen, dass die Belohnung beim Endgericht geschehe, wie
es jeder verdient: Wahrend die Gerechten das ewige Leben erlangen, das sie durch ihre
Entscheidungen erworben haben, erlangen die Siinder die ewige Strafe, die sie selbst ge-

wahlt haben.?®®

264 Ebd., 119.

265 GREGOR VON NYSSA, Uber das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 128).

266 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte 11, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Berg-
predigt. Ausgewaihlt und iibertragen von Susanne Greiner, 119).

267 Ebd.

268 Ebd., 118.

269 Vgl. ebd.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 53

7.1.2.3. Christus und die Kirche

Am Ende seiner Auslegung zur dritten Vaterunser-Bitte erwéhnt Augustinus diesen Ver-
gleich: Dass fiir den ,Himmel‘ Christus stehe und die ,Erde* fiir die Kirche. So wie in
Christus der Wille des Vaters geschehe, solle auch in der Kirche der Wille Gottes gesche-

hen. Da die Kirche Christus als Braut ,anvermahlt* ist,?’°

vergleicht er diese Sichtweise
mit dem Bild von Mann und Frau, ,,denn die Erde bringt, vom Himmel befruchtet, reiche
Frucht hervor.“?”" So soll also die Kirche von Christus — dem Himmel — befruchtet wer-
den, um durch ihn, der den Willen des Vaters erfiillte, ebenfalls den Willen Gottes erfiil-

len zu konnen.?”?

7.1.2.4. Das himmlische Jerusalem und die streitende Kirche
Diese vierte Auslegungsart bei den Vitern bezeichnet Bellarmin als die ,,libliche und ganz
wortliche?”® der dritten Bitte des Vaterunsers und, wie schon erwihnt, sie haben alle
Viter gemeinsam. Als ,Himmel‘ werde die Kirche, mit ihren Engel und Heiligen, gese-
hen, die schon vollendet sind, wéhrend als ,Erde‘ die Kirche in diesem zeitlichen Leben
gemeint sei, die noch ringt und zu den ewigen Wohnungen pilgert.?’* Die Viter reden
hier davon, dass im Himmel durch die Engel Gottes Wille geschieht, indem sie immer
mit ihm sind und dieser Wille genauso auf der Erde geschehen soll, dass alle Menschen
Gott anhangen:
»Wie dein Wille in den Engeln im Himmel ist, so daf} sie dir vollkommen anhangen, dich
geniefen und kein Irrtum ihre Weisheit verdunkelt, keine Not ihre Gliickseligkeit triibt, so
geschieht er auch in deinen Heiligen, die auf Erden sind und in Hinblick auf ihren Leib aus

Erde gemacht wurden, und dennoch von der Erde in die himmlische Wohnung und Verwand-
lung aufgenommen werden sollen.*?”

Was Augustinus damit meint, driickt Theodor noch konkreter aus, indem er sagt, man
miisse sich jenen Lebenswandel hier auf Erden angewodhnen, den man nach dem Tod

weiterfithren wolle.?’® Dazu wolle uns das Vaterunser fiihren, dass diese Gnade von Gott

270 Ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen; sie war

bereit wie eine Braut, die sich fiir ihren Mann geschmiickt hat.“ (Off 21,2)

271 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt.
Ausgewihlt und iibertragen von Susanne Greiner, 119).

272 Vgl. ebd.

273 R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 290.

274 Vgl. ebd. Und AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS,
Die Bergpredigt. Ausgewéhlt und iibertragen von Susanne Greiner, 117).

275 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt.
Ausgewihlt und tibertragen von Susanne Greiner, 117).

276 Vgl. THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie iiber das Gebet des Herrn, 12 (= FC 17/2, 309).



54 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

erlangt wird, ein Leben so zu fithren wie die Engel, die nur Gottes Willen tun. Der heilige

Gregor formuliert, dass der Himmel

,rein von jeglicher Unvollkommenheit, in seinem makellosen Zustand durch die Erfiillung des
Willens Gottes erhalten [wird] — denn wo nichts Boses ist, mufl mit Notwendigkeit Gutes sein
—unser Leben auf Erden dagegen ist dadurch, daB es aus der engen Verbindung mit dem sitt-
lichen Guten austrat, auch aus dem Willen Gottes ausgetreten. Deshalb werden wir durch das
Gebetswort aufgemuntert, unser Leben so von allem Bosen zu reinigen, da3 nach dem Vorbild
des Lebens im Himmel auch in uns der gottliche Wille restlos zur Geltung und Herrschaft
komme. "’

7.2. Im 13. Jahrhundert

Nach der Auslegung der Viter, sollen hier zwei weitere Heilige mit ihrer Auslegung zu
Wort kommen. Der heilige Thomas hat durch sein Wissen und seine hervorragende the-
ologische Ausdrucksweise die Auslegungen der Viter auf den Punkt gebracht. Der heilige
Franziskus lebte so aus dem Vaterunser, dass es fiir ihn die Richtschnur des Betens iiber-
haupt wurde. Er atmete sozusagen dieses Gebet. Aus seiner Auslegung wird uns eine ganz
andere Seite dieser Bitte deutlich, denn sie ist in diesem Exkurs die einzige, die in der

direkten Rede zu Gott steht.

7.2.1. Der heilige Thomas von Aquin
Der heilige Thomas meint, dass Gott durch die Worte ,Dein Wille geschehe, wie im Him-
mel so auf Erden® dreierlei wirken wolle: Die Erlangung des ewigen Lebens, die Einhal-

tung der Gebote und die Zuriickversetzung des Menschen in den urspriinglichen Zustand.

7.2.1.1. Die Erlangung des ewigen Lebens

Thomas wirft den Gedanken auf, ob denn der Mensch fiir ,nichts* erschaffen wurde. Dies
verneint er, denn Gott ,hat also die Menschen fiir etwas erschaffen, aber nicht fiir die
sinnlichen Vergniigen — denn solche haben auch die Tiere — sondern fiir das ewige Le-
ben.*?’8 Das ewige Leben ist fiir Thomas dort, wo Gott genossen wird und immer nur sein
Wille geschieht. Der Mensch hat von Gott die Freiheit bekommen sich auf Erden zu ent-
scheiden, ob er Gottes Willen folgen will oder nicht. Ob er darum im Gebet darum bittet,
dass der Wille Gottes schon jetzt im Menschen geschehe, sei eine Absicht der Vaterunser-

Bitte.?”?

277 GREGOR VON NYSSA, Uber das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 129).

278 THOMAS VON AQUIN, Katechismus des hl. Thomas von Aquin oder Erklirung des apostolischen Glau-
bensbekenntnisses, des Vater unser, Ave Maria und der zehn Gebote Gottes. Ubersetzt und mit Anmerkun-
gen versehen von A. Portmann, Kirchen/Sieg 1971, 124.

2 Vgl. ebd., 125.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 55

7.2.2.2. Einhaltung der Gebote

Wenn der Mensch wolle, dass Gottes Wille an ihm geschehe, ,,s0 will er nicht bloss das
Gewiinschte, sondern auch die Mittel, wodurch er das Gewiinschte erlangt***°. Diese Mit-
tel seien die Gebote, die der Mensch zu halten verpflichtet ist, so er das ewige Leben
erlangen mdchte. Um diese iiberhaupt halten zu konnen, seien jedoch zwei Dinge not-
wendig: ,,die Gnade Gottes und der freie Wille des Menschen. Obgleich ndmlich Gott den
Menschen ohne den Menschen erschaffen hat, so rechtfertigt er ihn doch nicht ohne
ihn.“?8! Aus diesem Grund miisse zu seiner freien Entscheidung das Gebet hinzutreten,
das die entsprechenden Gnaden dem Menschen zuteilt und das Heil annimmt, das Gott
geben mochte. Jesus lehrt durch das Vaterunser nicht, dass Gottes Willen nur vom Men-
schen selber aus — sozusagen ohne Gott — ,getan‘ werden kann, sondern dass er durch

Gottes Gnade an uns ,geschehe‘ und das Gebet die notwendige Mitwirkung darstelle:
,,und darum sagt Christus nicht: ,lasst uns tun‘, damit es nicht den Anschein gewinne, als ob
die Gnade Gottes nichts wirke; ebensowenig spricht er ,tue‘, damit es nicht scheine, als ob

unser Wollen und Bemiihen nichts tue; sondern er spricht: ,es geschehe, ndmlich durch die
Gnade Gottes und unsere eigene Mitwirkung.“?%

7.2.2.3. Die Zuriickversetzung in den urspriinglichen Zustand

In diesem dritten Punkt wiederholt Thomas alles was die Viter beziiglich ,Geist* und
,Fleisch® sagten. Es sei ndmlich der urspriingliche Zustand des Menschen, ,,dass Geist
und Seele von dem Widerstreben des Fleisches und der Sinnlichkeit nichts verspiirten.***3
Erst die Siinde trennte beide Teile im Streben und deshalb herrsche im Menschen der
Kampf zwischen dem, wonach sich der Geist des Menschen sehnt und dem, wonach das
Fleisch trachtet. ,,Darum ist es der Wille Gottes, dass der Mensch in den urspriinglichen
Zustand zuriickversetzt werde, d.h., dass im Fleische nichts sei, was dem Geiste hinder-
lich wire. ,Das ist der Wille Gottes, eure Heiligung.***** Dieser Zustand werde aber erst
bei der Auferstehung erlangt, sodass diese Bitte erst am Ende zur vollen Erfiillung ge-

langt. Bis dahin bleibt uns Menschen, dass wir Gottes Willen im geistigen Teil erfiillen,

sodass auch, wenn der Korper aufbegehrt, doch die Seele getrdstet ist.?3

280 Ebd.

81 Ebd., 126.

B2 Ebd., 126-127.

23 Ebd., 127.

284 Ebd.

25 Vgl. ebd., 127-128.



56 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

7.2.2. Der heilige Franziskus
Der heilige Franziskus war ganz von der Liebe Gottes geprigt, weshalb er im tiefsten
Innersten seines Herzens die dritte Vaterunser-Bitte in der Erfiillung der Liebe sah. Beim
hl. Gregor wurde deutlich, dass er die Liebe als das Gebot bezeichnete, das Gott {iber
allem von uns wolle. Auch Franziskus spricht genau davon, dass der Mensch in seinen
verschiedenen Teilen zu dieser Liebe von Gott aufgefordert werde. Seine Auslegung ist
als ein Gebet geschrieben, das in diesen Worten des Vaterunsers einfach weitergespro-
chen ist:
»Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden: damit wir dich lieben aus ganzem Herzen,
indem wir immer an dich denken; aus ganzer Seele, indem wir immer nach dir verlangen; aus
ganzem Gemiite, indem wir all unser Streben zu dir hinlenken und deine Ehre in allem suchen;

und aus allen unseren Kriften, indem wir alle unsere Kriafte und Empfindungen der Seele und
des Leibes zum Gehorsam gegen deine Liebe und fiir nichts anderes aufbieten.**%

Das ,Herz* versteht Franziskus als den Ort, wo der Mensch erwigt, liberlegt, nachdenkt.
Von dort aus trifft der Mensch Entscheidungen, dort soll Gott an der ersten Stelle sein.
Den Willen sieht er in der Seele, ndmlich dort wo unser Verlangen hingeht, dorthin richtet
sich der Mensch auch aus. Dies soll ebenfalls Gott allein sein. Des Weiteren soll im ,Ge-
miit‘, womit der Geist des Menschen gemeint ist, das Streben nach Gott und nicht nach
dem Irdischen, das Suchen nach Gottes Ehre und nicht der Ehre von Menschen sein. ,Alle
Kréfte in uns sollen, nach Gottes Willen, dem Gehorsam gegeniiber seiner Liebe aufge-
bracht werden. Selbst im Leibe, wenn er nicht gleich wie unsere Seele empfindet, soll der
Gehorsam gegeniiber Gottes Willen stirker sein. Z.B. lehrt uns der Herr im Evangelium
nicht, auf unseren Leib so Riicksicht zu nehmen, dass wir gegeniiber Gottes Willen — fiir
Jesus Zeugnis abzulegen — ungehorsam sind. Sondern wir sollen unsere Seele als wert-
voller erachten, da sich darin Gottes Wille erfiillen kann: ,,Fiirchtet euch nicht vor denen,
die den Leib toten, die Seele aber nicht téten konnen, sondern fiirchtet euch eher vor dem,
der Seele und Leib in der Holle verderben kann!* (Mt 10,28) Wie schon beim hl. Thomas
dargelegt wurde ist es der Wille Gottes, dass der Mensch mit seinen Kraften mitanpacken
muss, damit er aus dieser Liebe Gottes heraus schopfen kann und entsprechend dieser
handelt.

Franziskus bleibt aber nicht bei der Gottesliebe stehen, sondern er verbindet sie, wie es

286 FRANZISKUS VON ASSISI, Meditation zum Vaterunser, in: D. BERG / L. LEHMANN, Franziskus-Quellen,
31-32.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 57

schon das Evangelium bezeugt, mit der Nichstenliebe, denn aus diesen beiden bestehe

das Gesetz und die Gebote, die Gott von uns verlangt:’

,,und damit wir unseren Nichsten wie uns selbst lieben, indem wir alle nach Kraften zu deiner
Liebe hinziehen, uns iiber das Gute der anderen wie iiber das unsrige freuen und in Widerwér-
tigkeiten Mitleid mit ihnen haben und niemanden irgendwie beleidigen.«**®

Die Néchstenliebe flieBt bei Franziskus ganz aus der Gottesliebe, sie ist ebenso Gottes
Wille. Als Erstes erwihnt Franziskus, dass mit allen Kriften der Nachste zur Liebe, die
Gott fiir ihn hat, hingezogen werden soll. Damit erhebt er das Zeugnis der Liebe Gottes
zu jedem Menschen zur obersten Prioritdt der Niachstenliebe. Des Weiteren soll der
Mensch sich iiber alles Gute (im Néchsten) freuen, da das Gute nur von Gott selbst
komme.?® So sieht Franziskus im Guten des Nichsten das Wirken Gottes und dariiber
sich zu freuen bedeutet sich liber Gottes Werk zu freuen. Daher wére jeglicher Neid,
Missgunst, etc. unangebracht und somit gegen Gottes Willen. Im Leiden des Néchsten
wire die Weisung Gottes das Mit-leiden. Auch hier sieht Franziskus wieder Gott im
Néchsten, da er selber wusste, wie wohlgefillig es Gott ist, mit den Leidenden zu sein,
weil Christus selbst ein Leidender wurde.?”® Als Letztes schreibt er, sei es Gottes Wille
in der Néchstenliebe niemanden zu beleidigen, damit andere durch das Verhalten der Be-
tenden im Leben nicht daran gehindert werden, die Liebe Gottes zu finden. Christus solle

durch unser Tun den anderen aufscheinen.?”!

7.3. Zeitgenodssische Auslegungen

Zwei Beispiele der Auslegung aus der heutigen Zeit sollen einen weiteren Horizont er-
Offnen. Auch wenn sich die beiden nédchsten Theologen, Lohfink und Ratzinger, in ihren
verschiedenen Teilen die Kirchenviter zu Hilfe nehmen, bringen sie doch noch ein ande-
res Verstdndnis in diese Bitte hinein. Besonders Lohfink hat mit seiner vertieften Sicht-

weise auf den ,Willen des Wohlgefallens‘, die Erwdhnung seiner Auslegung verdient.

287 [Jesus] antwortete ihm: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit deinem ganzen Denken. Das ist das wichtigste und erste Gebot. Ebenso wichtig ist das zweite: Du
sollst deinen Ndéchsten lieben wie dich selbst. An diesen beiden Geboten hingt das ganze Gesetz und die
Propheten.* (Mt 22,37-40)

288 FRANZISKUS VON ASSISI, Meditation zum Vaterunser, in: D. BERG / L. LEHMANN, Franziskus-Quellen,
32.

289 Niemand ist gut auBer der eine Gott.* (Mk 10,18)

20 Vgl. z.B.: Bonaventura von Bagnoregio, Legenda Maior, Kapitel 2,5, in: D. BERG / L. LEHMANN, Fran-
ziskus-Quellen, 696.

P! Niemandem geben wir auch nur den geringsten AnstoB, damit unser Dienst nicht verhéhnt werden
kann.“ (2 Kor 6,3)



58 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

7.3.1. Gerhard Lohfink
Ganz anders als die bisherigen Ausleger geht Lohfink an die dritte Vaterunser-Bitte
heran. Er erwédhnt die verschiedenen Auslegungen, auch der Viter, in denen vom Willen
Gottes als ,Wille des Zeichens***? gesprochen wird, gibt sich aber damit nicht zufrieden.
Fiir ihn passt diese Art der Auslegung nicht zu den ersten drei Vaterunser-Bitten, da dort
jeweils die Rede davon ist, dass Gott der Handelnde ist.?*?

sich, ,,ob der Wille Gottes wirklich nur der gebietende Wille [d.i. der Wille des Zeichens]

Gottes, also der ,Befehl®, das ,Gebot*, das Gesetz* sein kann®,*** weil dort der Mensch

Aus diesem Grund fragt er

der Handelnde gegeniiber Gott ist. Lohfink wertet damit die Auslegung des ,Willens des

Zeichens nicht ab, fragt aber nach dem, was im Letzten dieser ,Wille des Wohlgefallens*

295

wire. Dazu zitiert er die Stelle aus dem Johannesevangelium:~”> ,,Meine Speise ist es, den

Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein Werk zu vollenden.” (Joh 4,34)
Lohfink fragt sich, was dieses ,Werk® meint, das vollendet werden soll. Er findet es im
Heilsplan Gottes. Dieser sei es, dass Jesus fiir die Schuld der Welt sterben musste.?*® Die
Hingabe Jesu am Kreuz, sei mehr als bloBe Erfiillung von Geboten aus der Tora (und
daher gebietend), oder ein schlechter Zufall der Geschichte, es sei der Wille Gottes, dass
aus der Schuld des Menschen Gott selber die Erlosung schafft. Diesen Willen und dieses
Werk sieht er begriindet in den Worten des Epheserbriefes:

»@epriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus: Er hat uns mit allem Segen
seines Geistes gesegnet durch unsere Gemeinschaft mit Christus im Himmel.

Denn in ihm hat er uns erwéhlt vor der Grundlegung der Welt, damit wir heilig und untadelig
seien vor ihm. Er hat uns aus Liebe im Voraus dazu bestimmt, seine S6hne zu werden durch
Jesus Christus, nach dem Wohlgefallen seines Willens, zum Lob seiner herrlichen
Gnade.

Er hat sie uns geschenkt in seinem geliebten Sohn. Durch dessen Blut haben wir die Erlosung,
den Erlass der Ubertretungen nach dem Reichtum seiner Gnade. Sie hat er iiberstrémend iiber
uns ausgegossen mit aller Weisheit und Einsicht, da er uns das Geheimnis seines Willens
kundgetan hat gemif seinem Wohlgefallen: Er hat von Anfang an in ihm beschlossen, die
Fiille der Zeiten heraufzufiihren und das All in Christus unter ein Haupt zu vereinen, alles was
im Himmel und auf Erden ist. Durch ihn sind wir auch als Erben vorherbestimmt und einge-
setzt nach dem Plan dessen, der alles verwirklicht geméf3 dem Entscheid seines Wil-
lens.«?’

Hier liege nach Lohfink das Herzstiick in der Auslegung der Bitte, Dein Wille geschehe,

wie im Himmel so auf Erden. Denn im Himmel war von Ewigkeit her Heilsplan Gottes

292 Gerhard LOHFINK spricht hier vom ,,gebietenden Willen Gottes* im dem Sinne, die Gebote (daher ge-
bieten) zu halten, in: Das Vaterunser neu ausgelegt, Stuttgart 2012, 74.

293 Vgl. ebd., 76.

24 Ebd., 77 [Kursivsetzung ,nur® A.S.].

295 Vgl. ebd., 78.

2% Vgl. ebd., 79.

297 Eph 1,3-11 [Ubersetzung G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 80.]



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 59

(dass Jesus sein Blut zur Vergebung der Siinden vergiefit) vorgegeben: ,,Und dieser im
Himmel vorgegebene und somit priexistente Heilsplan wird von Gott jetzt auf Erden
durch Christus verwirklicht.“?*® Dieser Heilsplan bestehe darin, dass alle Menschen zu
Christus finden, weil nur in thm das ewige Heil bei Gott zu finden ist. Denn ,,Christus
selbst und die durch ihn gesammelte Kirche ist die konkrete Gestalt dieses Plans.“* Ge-
rade durch die Kirche will Gott allen das Heil geben, weshalb es daher sein Wille ist, dass
alle zu dieser finden. Diesem Willen kann nichts entgegenstehen, da Gott es von Ewigkeit
her beschlossen hat. Doch warum soll dann der Mensch iiberhaupt darum beten, wenn
Gott es sowieso tut? Dies erklart Lohfink mit den Worten ,es geschehe‘: ,,Gott wird als
Verwirklicher seines Planes nicht genannt, damit der Mensch als Mitverwirklicher einge-
schlossen ist.“>*° Somit ist es dem Menschen notwendig zu bitten, da er fiir sein person-
liches Leben diesen Plan verfehlen kann, indem er nicht sein Heil findet, da er Jesus nicht
annimmt, wenn auch im Geschichtsverlauf nichts diesen Plan Gottes am Ende wird ver-
hindern koénnen.*°! AbschlieBend bemerkt Lohfink, welch groBe Bedeutung diese Bitte
habe:

»Sie fleht wie die beiden ersten Bitten darum, dass Gott jetzt eingreift. Dass er Herr wird, und

wir ihn Herr sein lassen. Dass er sein Volk neu sammelt und heiligt, damit iiber sein Volk die

Erde ins Heil kommt. Das ist der Plan, das ist der Wille Gottes, und wer das Vaterunser betet,

tritt in diesen Willen ein. So etwas verdndert das Leben — oder das Beten der 3. Vaterunserbitte
war leeres Gerede.“3%?

7.3.2. Josef Ratzinger

Der ehemalige Papst Benedikt XVI. — Josef Ratzinger — hat in seinem Buch iiber Jesus
von Nazareth das Vaterunser ausgelegt, und selbst wenn es kein Lehrschreiben, sondern
seine theologische Meinung dazu ist, verdient es doch Beachtung, wenn ein Papst dieses
Gebet erklirt. Er beginnt seine Auslegung damit, dass Gott mit uns und fiir uns einen Plan
hat und dieser sei es, eins zu sein mit seinem Willen. Denn der Himmel sei dort, ,,[w]o
Gottes Wille geschieht*3%. In diesem Sinne sei die ,Erde‘ der Gegenpol, als ein Ort, der

,.sich dem Willen Gottes entzieht.“>** Wenn Ratzinger sich dann fragt, was dieser Wille

2% G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 81.

299 Ebd.

300 Ebd., 82.

301 Vgl ebd., 83.

302 Ebd., 86.

303 RATZINGER, Joseph (Benedikt XV1.), Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im Jordan bis zur
Verkldrung, Freiburg im Breisgau 22007, 182.

304 Ebd.



60 Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons

Gottes konkret bedeute, geht er, wie schon die Kirchenviter, an den Anfang des Men-
schen zuriick, dort wo der Mensch mit Gott verbunden war. Doch wenn er nach der Siinde
des Menschen erwéhnt, dass der Mensch dennoch ein Empfinden fiir Gottes Willen habe,
schreibt er, ,,dass es ein tief in uns verankertes Mit-Wissen mit Gott gibt, das wir Gewis-
sen nennen.“>% Dieses sei aber im Laufe der Geschichte verschiittet worden, sodass sich
Gott eines ,,geschichtlichen ,Nachhilfeunterrichts*“ bediente, um dieses Gewissen der
Menschen neu zu bilden. Die Zehn Gebote durch die Offenbarung Gottes erinnerten den
Menschen an seinen Willen. Diese ,Nachhilfestunde® fiihrte Jesus in der Bergpredigt fort,
sodass der Mensch tiefer iiber Gottes Willen Bescheid wisse. Diese Gebote die Jesus in
der Bergpredigt gab, seien nichts ,,von aulen her Aufgebiirdetes. Es ist — soweit wir des-
sen fahig sind — Wesensoffenbarung Gottes selbst und damit Auslegung der Wahrheit
unseres Seins: Die Notensprache unserer Existenz wird uns entschliisselt, sodass wir sie
lesen und in [sic!] Leben umsetzen konnen.“*%® Aus diesem Grunde ist der Wille Gottes
nichts Befremdliches fiir uns, sondern befreit uns von der ,,Selbstzerstorung durch die
Liige.“**” Dies habe uns Jesus vorgelebt. In ihm sei der Wille Gottes vollkommen ver-
wirklicht, selbst dann, wenn er am Olberg um diesen Willen des Vaters ringen musste.
Sein Hinhoren auf Gottes Willen stelle das dar, was wir in dieser dritten Vaterunser-Bitte
erbeten:
,uUnd von da aus verstehen wir nun, dass Jesus selbst im tiefsten und eigentlichsten Sinn ,der
Himmel® ist — er, in dem und durch den Gottes Wille ganz geschieht. Auf ihn hinschauend
lernen wir, dass wir nie aus Eigenem ganz ,gerecht’ sein konnen: Das Schwergewicht unseres
eigenen Willens zieht uns immer wieder weg von Gottes Willen, ldsst uns bloBe ,Erde‘ werden.
Aber Er nimmt uns an, zieht uns zu sich hinauf, in sich hinein, und in der Gemeinschaft mit
ithm erlernen wir auch den Willen Gottes. So beten wir in dieser dritten Vaterunser-Bitte zu-

letzt darum, dass wir ihm niher werden und so Gottes Wille die Schwerkraft unserer Eigen-
sucht iiberwindet, uns der Hohe fahig macht, zu der wir berufen sind. 3%

7.4. Der Katechismus als Zusammenfassung

Wenn Lohfink davon spricht, dass sich der Heilsplan Gottes in der Kirche verwirklicht,
will ich abschlieBend, als eine Art kompakte Zusammentfassung, die Lehre der Kirche
iiber die Auslegung dieser Vaterunser-Bitte wiedergeben. Als Erstes (vgl. KKK 2822)
wird dort bemerkt, was der Wille Gottes iiberhaupt ist, ndmlich, ,,dass alle Menschen

gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.* (1 Tim 2,4) Deshalb warte

305 Ebd.
3% Ebd., 183.
397 Ebd.
398 Ebd., 184.



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 61

Gott geduldig, bis sich alle bekehren, weil er nicht will, dass jemand das Heil nicht er-
lange und verloren gehe.>” Zur Erlangung dieses ewigen Heils sei es das Gebot der Liebe,
das man halten soll.>!°

Als zweite Auffassung dieser Bitte stehen Zitate aus dem Epheserbrief,?!! in der Weise,
wie es schon in der Auslegung von Lohfink ersichtlich wurde. Der Heilsplan Gottes ist,
alles in Christus zu vereinen. ,,So beten wir instindig, da3 dieser gnéddige Ratschluf} sich
verwirkliche auf der Erde, so wie er es im Himmel schon ist.“ (KKK 2823)

Als weiteren Sichtweise erklirt der Katechismus, dass nur in Jesus der Wille Gottes voll-
kommen erfiillt sei. ,,Nur Jesus kann von sich sagen, da} er ,immer das tue, was (dem
Vater) gefillt* (Joh 8,29)*1% (KKK 2824). Deshalb habe sich Jesus, aus dem Willen Got-
tes heraus, fiir unsere Siinden als Stihneopfer hingegeben. (Vgl. ebd.)

Aus dieser Hingabe Jesu, der leiden musste, sollen wir unsere Leiden mit den seinen ver-
binden, um so ,,seinen Willen, den Ratschluf3 des Heiles fiir das Leben der Welt [zu]
erfiillen.” (KKK 2825) Dazu sei es notwendig, sich mit Jesus zu vereinen, um diesem
Wille Gottes folgen zu konnen. (Vgl. ebd.)

Dann wird erklért, dass wir nicht durch unser Beten allein ins Himmelreich gelangen,
sondern dass wir Gottes Willen auch tun miissen, dazu sei uns das Gebet eine Hilfe:
,Durch das Gebet konnen wir ,erkennen ... was der Wille Gottes ist‘, und ,Ausdauer*
erhalten, um ihn zu ,erfiillen‘.” (KKK 2826)

Am Ende stehe die Gemeinschaft der Heiligen. Mit der Muttergottes und allen Heiligen,
die Gottes Willen taten, hat das ,,Gebet der Kirche im Namen ihres Herrn [grof3e Macht],
vor allem in der Eucharistie. (KKK 2827) Die Erhorung der Bitten hdnge von der Be-

reitschaft ab, Gott wohlgefillig zu leben und seinen Willen zu tun.3!?

399 Der Herr der VerheiBung zdgert nicht, wie einige meinen, die von Verzogerung reden, sondern er ist
geduldig mit euch, weil er nicht will, dass jemand zugrunde geht, sondern dass alle zur Umkehr gelangen.*
(2 Petr 3,9)

310 Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander
lieben.“ (Joh 13,34)

311 [Gott] hat uns das Geheimnis seines Willens kundgetan, wie er es gnidig im Voraus bestimmt hat in
ihm. Er hat beschlossen die Fiille der Zeiten heraufzufiihren, das All in Christus als dem Haupt zusammen-
zufassen, was im Himmel und auf Erden ist, in ihm. In ihm sind wir auch als Erben vorherbestimmt nach
dem Plan dessen, der alles so bewirkt, wie er es in seinem Willen beschliefit. (Eph 1,9-11)

312 Und er, der mich gesandt hat, ist bei mir; er hat mich nicht alleingelassen, weil ich immer das tue, was
ihm gefillt.

313 Wir wissen, dass Gott Siinder nicht erhort; wer aber Gott fiirchtet und seinen Willen tut, den erhort er.*
(Joh 9,31)



62 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

ll. Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

1. Allgemeines zu den Exerzitien des hl. Ignatius

Nachdem deutlich wurde, dass der hl. Alfons in seinem Leben vor mehreren Lebensent-
scheidungen stand, gilt es nun genauer auf die Entscheidungsfindung einzugehen. Einmal
musste Alfons, aufgrund seiner Untauglichkeit fiir die Marine, die Juristenlaufbahn ein-
schlagen. Aus seinen Lehren geht hervor, dass Gott ihm diesen Weg als seinen Willen
dargelegt hatte, da er selbst keine dulere Freiheit hatte, einen anderen Weg zu wihlen.
Auf diesem Lebensweg wurde er jedoch durch das duBerliche Ereignis des Gerichtspro-
zesses zum Umdenken bewogen. Er dnderte in dieser neu gewonnenen Freiheit — nicht
zuletzt durch das Gebet und seine Lebensentscheidung — seinen Lebensweg auf das Pries-
tertum hin. Als Priester erkrankte er und musste nach Scala. Dort sah er die Landbevol-
kerung in ihrer materiellen und geistigen Armut, wodurch ithm seine Sehnsucht bewusst
wurde fiir diese da zu sein. So stand er vor der neuen Entscheidungssituation, ob er eine
Priestergemeinschaft griinden solle. Der Wille Gottes war ihm in solchen Situationen, in
denen er nun auch duflerlich die Wahl hatte, das Wichtigere und so ging er den Weg der
Entscheidungsfindung mit seinem geistlichen Begleiter bis zur Einsicht, in welcher Wahl
dieser Wille lag. Im Leben von Alfons erkennen wir, dass es bei ihm nicht nur das Gebet,
sondern auch einen Weg der Unterscheidung brauchte, nicht zuletzt mit seinem ihn fiih-
renden Begleiter.

Ein anderer Heiliger, der ebenfalls intensiv nach dem Willen Gottes suchte, war Ignatius
von Loyola. Auch er stand in seinem Leben vor Entscheidungen und entwickelte — anders
als Alfons — ganz konkrete Ubungen, um den Willen Gottes zu finden.*!* Diese Ubungen
nannte er ,Exerzitien‘ — geistliche Ubungen. Sie haben groBe Verbreitung gefunden und
werden heute unter dem Namen ,Ignatianische Einzelexerzitien® in verschiedenen Bil-
dungshiusern angeboten.?!> Diese Exerzitien sind bei Ignatius nicht auf dem Schreibtisch
oder durch intensives Nachdenken entstanden, sondern entspringen seiner eigenen geist-
lichen Erfahrung und den Erfahrungen derer, die er auf ihrem Lebensweg mit Gott be-

gleitete.?!® Daher kann der Text im strengen Sinne erst verstanden werden, wenn man

314 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen. Die Spiritualitéit des Ignatius von Loyola. Ein
Schliissel zu den Exerzitien. Herausgegeben von Gerald O’Collins, Daniel Kendall und Jeffrey LaBelle,
Jeffrey. Aus dem Englischen von Ulrike Strerath-Bolz, Freiburg im Breisgau 2013, 11-12.

315 Vgl. z.B. die Angebote der Jesuiten in Osterreich an verschiedenen Orten. Abrufbar unter der offiziellen
Homepage: http://www.jesuiten.at/spirituelle-angebote/exerzitien/ [zuletzt abgerufen am 10.7.2017].

316 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 5.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 63

diese Ubungen selbst vollzieht. De Mello vergleicht die Exerzitien des Ignatius mit einem
Kochbuch: Wie das Lesen des Kochbuchs sehr trocken sei, so seien genauso die Exerzi-
tien beim Lesen eher wie eine Anleitung, die nicht viel Freude bereitet. Wichtig sei so-
wohl beim Kochbuch als auch bei den Exerzitien das, was am Ende rauskomme, denn
das gebe die wahren Freuden.*!” Es kann noch hinzugefiigt werden, dass der Geschmack
eines Gerichtes sich nicht aus dem Kochbuch erschliefit, sondern erst beim Essen, wozu
das Kochen die notwendige Voraussetzung bildet. Genauso erschlief3t sich die Entschei-
dungsfindung bei Ignatius erst im Gehen des Weges, wenn man seine Ubungen vollzieht.
Ignatius leitet seine Schrift iber die Exerzitien damit ein, dass er seine Zielgruppe be-
schreibt. Zunéchst sollen sie dem dienen, der die Exerzitien begleitet, aber in weiterer
Folge auch dem, der sie empfingt.’!® Er geht also davon aus, dass die Lektiire seiner
Schrift im Rahmen des Vollzugs der geistlichen Ubungen stattfindet.>'® Als Exerzitien
versteht Ignatius wie schon erwiihnt Ubungen im geistlichen Bereich:

,unter geistlichen I"Jbungen versteht man jede Art, das Gewissen zu erforschen, sich zu besin-

nen (meditar), zu betrachten (contemplar), miindlich und im Geiste zu beten und andere geis-

tige Téatigkeiten [...]. )

Denn wie Lustwandeln, Ausschreiten und Laufen kérperliche Ubungen sind, so nennt man

geistliche Ubungen jede Weise, die Seele vorzubereiten und in Bereitstellung zu setzten (dis-

poner), dazu hin, alle ungeordneten Hinneigungen von sich zu tun, und nachdem sie abgelegt

sind, den gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung (disposicion) des eige-
nen Lebens zum Heile der Seele.“ (Ex 1)**

Er beschreibt somit zwei verschiedene, aber sehr aktive Vorgédnge in den Exerzitien, die
weder der Wellness noch der Erholung dienen. Stattdessen miisse der Mensch zuerst seine
ungeordneten inneren Neigungen so bearbeiten, dass die Seele frei von Anhénglichkeiten
wird. Erst danach kann das Suchen nach dem Willen Gottes erfolgen. Hier zeigt sich eine
gewisse Parallele zur Lehre des Alfons: Auch er schreibt von notwendigen Haltungen und
Voraussetzungen, um in rechter Weise zu beten. Wenn hier bei Ignatius vom Beten die
Rede ist, versteht er das Beten genauso also geistliche Ubung, wie die innere Arbeit an
seinem Leben. SchlieBlich ist — wie schon bei Alfons— auch bei Ignatius das Suchen nach

dem Willen Gottes im eigentlichen Ziele inbegriffen, nimlich dem Heil der Seele.

317 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 12.

318 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Die Exerzitien. Ubertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Frei-
burg 42010, 7.

319 De Mello bemerkt, dass dennoch ,,die Geistlichen Ubungen eine wertvolle Sammlung spiritueller Er-
kenntnisse* sind, die auch auBerhalb der Exerzitien verwendet werden (ANTHONY DE MELLO, Gott suchen
in allen Dingen, 12).

320 In diesem Teil werden alle Zitate des Ignatius aus seinen Exerzitien mit der Abkiirzung ,Ex* (fiir Exer-
zitien) plus der im folgenden Werk angegebenen Nummerierung bezeichnet: IGNATIUS VON LOYOLA, Die
Exerzitien.



64 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Da es in dieser Arbeit nicht moglich ist, die Exerzitien des Ignatius in ihrer Gesamtheit
darzustellen, folgt nun eine kurze Ubersicht, um die entnommenen Textstellen, welche
ich in den weiteren Kapiteln erkldren mdchte, einordnen zu konnen: Am Beginn seiner
Schrift finden sich 20 Bemerkungen fiir den Exerzitienbegleiter (Ex 1-20), worauf eine
kurze Erkldrung zu den grundsdtzlichen Voraussetzungen und Haltungen fiir die Exerzi-
tien, die Ignatius ,,Prinzip und Fundament* (Ex 23) nennt, folgt (Ex 21-23). Man kdnne
diesen Teil auch als ,roten Faden® bezeichnen, der sich nach dem hl. Ignatius durch die
vier Wochen der Exerzitien hindurchziehen soll.**! Dem schlieBen sich die eigentlichen
Exerzitien an, mit einem vierteiligen Schema, das Ignatius selbst erklart: Den ersten Teil
bildet ,,die Erwadgung (consideracion) und Betrachtung (contemplacion) der Siinden, ei-
nen zweiten: das Leben Unseres Herrn bis einschlieBlich zum Palmtag, einen dritten: die
Passion Christi Unseres Herrn [... und] einen vierten: die Auferstehung und Himmel-
fahrt* (Ex 4). Auch wenn diese Teile in vier Wochen gegliedert werden, betont Ignatius,
dass es auf den Fortschritt des Exerzitanten ankomme, wie schnell diese Teile vorange-
hen. Er beschreibt als Zeitrahmen der Exerzitien, dass sie in ,,ungeféhr dreilig Tagen zum
Abschlufl gebracht werden* (ebd.) sollten. Er empfiehlt, sich in diesen dreiflig Tagen in
die Abgeschiedenheit zu begeben, um im Schweigen schneller voranzukommen (vgl. Ex
20). Nach diesen vier Teilen (Ex 24-312) finden sich vielerlei Zusédtze, wie etwa ein Kom-
pendium zur Unterscheidung der Geister (Ex 313-351) oder Anweisungen zur rechten
kirchlichen Gesinnung (Ex 352-370), womit seine Schrift endet. Bevor wir uns der Ent-
scheidungsfindung bei Ignatius zuwenden, muss geklart werden, fiir welche Art von (Le-
bens-) Entscheidungen Ignatius die verschiedenen Methoden zur Unterscheidung von

Gottes Willen und dem eigenen Willen nennt.

2. Begriffsklarung: Entscheidungen

Gallagher erklirt, dass zu den Entscheidungen bei den geistlichen Ubungen zwei Bedin-
gungen erfiillt sein miissen. Einerseits muss es eine Wahl zwischen guten Dingen sein
und andererseits muss der Mensch soweit frei sein, dass er eine Wahl treffen und dem-
entsprechend handeln kann. Wo der Mensch zwischen Gut und Bose wéhlen kann — z.B.

ob er die Wahrheit sagen oder liigen soll, ob er seiner Ehefrau treu sein soll oder nicht,

32! Tgnatius bemerkt selbst zum ,Prinzip und Fundament‘, dass dieses ganz am Anfang dem Ubenden gege-
ben werden muss: ,,Was die Reihenfolge angeht, soll vor allem anderen das Fundament vorgelegt werden*
(IGNATIUS VON LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II, 275). De Mello bemerkt iiber diesen Teil der Ex-
erzitien, dass er von Ignatius erst viel spéter in sein Buch aufgenommen wurde. Exerzitienleiter, unter der
Anleitung des Ignatius, wiirden diesen Teil des Buches als eine Art Test benutzt haben, um die Bereitschaft
der Ubenden herauszufinden (vgl., ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 25).



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 65

ob er ehrlich in Geschiften sein soll oder unehrlich — da sei es evident, dass Gott niemals
das Bose wolle vom Menschen. Auch wiirde Gott nicht wollen, dass ein Mensch, der
einen endgiiltigen Lebensweg eingeschlagen hat (indem er z.B. heiratete oder zum Pries-
ter geweiht wurde, etc.), diesen verldsst, denn es sei Gottes Wille, dass der Mensch seiner
eigenen Entscheidung treu bleibe. Ein weiteres Beispiel wire die Verantwortung, die ein
Mensch eingeht, wenn er sich um die eigenen Kinder kiimmern muss. Wenn dann die
Frage auftaucht, ob sich der Mensch um die eigenen Kinder kiimmern oder stattdessen in
der Pfarre mithelfen solle, falle diese Entscheidungssituation nicht in diese Ubungen hin-
ein, da es offensichtlich wire, dass Gott will, wozu sich der Mensch durch seine Verant-
wortung selbst gebunden hat.*?? Zwei Erfahrungsberichte von Entscheidungssituationen
sollen veranschaulichen, in welchen Rahmen diese geistlichen Ubungen angewendet wer-
den kénnen:*??

Robert ging zur Schule und begann taglich zur hl. Messe zu gehen, wahrend er ab und zu
auch Zeit in der Anbetung des Allerheiligsten Sakramentes verbachte. In dieser Zeit er-
lebte er eine immer tiefere Nihe zu Jesus und sagte sich, dass er diesem Empfinden folgen
wolle, selbst wenn es bedeute, dass er Priester werden solle. In dieser Zeit entstand auch
eine Beziehung zu einem Médchen namens Helen. Die Liebe zu ihr bewegte ihn zu selbst-
losem Handeln und er empfand sie als Bereicherung fiir sein Leben. Diese Situation ging
drei Jahre lang. Als er die Schule abgeschlossen hatte und spéter als Lehrer selbst unter-
richtete, sagte ihm ein Freund, dass er irgendwann eine Entscheidung zu treffen habe. So
blieb fiir ihn die Frage, ob Gott ihn zum Priester berufe, oder wolle, dass er Helen hei-
rate.**

Patrick war ein verheirateter Mann und hatte ein eigenes Unternehmen. Er arbeitete eh-
renamtlich bei der Gefangenenseelsorge. Als der Leiter der Gefangenenseelsorge diese
Stelle verlie, wurde ihm dieser Job angeboten. Er tat sich sehr schwer mit dieser Situa-
tion, da er einerseits diese Stelle nicht wollte, und doch andererseits keinen Frieden mit
der Ablehnung dieser Stelle fand.**® Was sollte er tun?

In beiden Situationen mussten Robert und Patrick zwischen zwei guten Dingen wihlen.

In diesen verschiedenen Situationen fragten sich diese beiden nicht, was sie aus sich selbst

tun konnen, sondern welche Entscheidung Gott lieber wére. Um in solchen und &dhnlichen

322 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 16-17.

323 Ich gebe die Beispiele aus dem Buch von Gallagher inkl. der darin verwendeten Namen wieder, da dieser
bereits die personenspezifischen Daten soweit verdndert hat, damit die Personen geschiitzt bleiben, vgl.
ebd., 6.

324 Vgl. ebd., 13-15.

325 Vgl. ebd., 110-111.



66 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Situationen zu der Entscheidung zu kommen, die Gott will, sind Weisungen des hl. Ig-
natius ein groBes Geschenk fiir die ganze Kirche.??® Dazu seien nicht immer Exerzitien
in der Form des Schweigens und der Abgeschiedenheit notwendig, sondern auch im All-
tag und in der geistlichen Begleitung kann dieser Weg zu Unterscheidung gegangen wer-
den.??” ,Sobald diese Personen [die nach der Unterscheidung trachten] und ihre Begleiter
die Erkldarungen des Ignatius gelernt haben, werden sie ihre eigenen Erfahrungen mit
wachsender Klarheit verstehen — und so im Wachsen den ,gottlichen Willen® finden, den

sie suchen.*3%%

3. Voraussetzungen fur die Suche nach dem Willen Gottes

Um bei einer Entscheidung Gottes Willen zu finden, braucht es nach Ignatius eine tiefere
Grundlage, die diesen Prozess begleitet.*>’ Diese Grundlage bestehe zum einen in einer
personlichen und tragenden Erfahrung der Liebe Gottes und zum anderen darin, dass Gott

und sein Wille wichtiger sei als alles andere.*°

3.1. Die Liebe Gottes

Wenn am Beginn der ersten Woche bei den Exerzitien Betrachtungen tiber die Siinde des
Menschen und dessen Vergebung durch die Liebe Gottes vorgesehen sind, so hat das zum
Ziel, dass der Mensch aus der Liebe der Vergebung leben und seine Antwort geben soll.
Nach dem Schriftwort: ,,Wir wollen lieben, weil er uns zuerst geliebt hat* (1 Joh 4,19),
beschreibt Gallagher, dass der Mensch, der diese Erfahrung der Liebe Gottes macht, mit
seinem Willen nach der Vereinigung mit dem gottlichen Willen streben und sogar danach
diirsten wird.>*! Dazu verwendet er zur Erklirung folgendes Beispiel von Michael Scan-
lan:
,Ich kann einen Moment aufzeigen, als die Fragmente meines Lebens zum ersten Mal aufei-
nandertrafen. Ich war im zweiten Studienjahr und ging zugleich in mehrere Richtungen, da ich
mir alle Optionen offenhalten wollte, insbesondere da ich mich mit der Frage nach Gott schwer
getan habe. Am Tag meines 19. Geburtstages bin ich in den Wald auBlerhalb meiner Stadt
gegangen und kiindigte grospurig Gott an: ,Ich stehe hier im Wald, bis du es tust!*

Was war ,es‘? Mich sicher wissen zu lassen, dass er existiert. Mir zu zeigen, wie ich ihn ken-
nenlernen kann. Mit mir zu sprechen.

326 Vgl. ebd., 5.

327 Vgl. ebd.

328 Ebd., 7 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Once these persons and their guides have learned Ignatius’s
teaching, they will understand their own experience with increasing clarity — and so increasingly find the
,divine will* they seek.*

329 Vgl. hierzu besonders die Betrachtungen der ersten Woche, z.B. Ex 53, 59, 61 usw. Vgl. weiter hierzu
die Anmerkung von GALLAGHER, Will of God, 17.

30 Vgl. ebd., 29.

31Vl ebd., 18.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 67

Ich blieb den ganzen Tag im Wald, bis in die Nacht hinein. Ich war hungrig und durstig und
mir wurde kalt. Ich war ein bisschen verunsichert, aber ich war stur. Ich war iiberzeugt davon,
im Wald zu bleiben, bis ich eine Antwort erhielt.

Die Antwort kam um ungefédhr 20.30 Uhr am Abend. Das Puzzle tiber Gott lichtete sich auf
einmal in meinem Verstand. Es wuchs in mir die Uberzeugung, dass er tatsichlich existiert
und die Kirche tatsidchlich eine Institution ist, die die Wahrheit iber ihn lehrt. Nun konnte ich
Gewissheit haben. AuBlerdem sprach der Herr zu meinem Herzen. Er liebte mich. Er wiirde
mir meine Siinden vergeben und meine Wunden heilen. Ich war zu Hause. Das alles war ein
freies Geschenk Gottes. Ich war ein hoffnungsloser Fall, also hatte er Mitleid mit mir und gab
mir alles auf einmal.

Das war die Grundlage. Die Berufung, die mir spater klar wurde, floss aus dieser Beziehung
mit dem Herrn und die an diesen Abend im Wald begann. Das war der Schliissel. Seitdem
besteht die Beziehung und hérte nicht mehr auf.*¥?

Michaels Berufung wuchs erst auf dem Grund dieser Erfahrung mit Gott heraus. Damit
ist nicht nur eine emotionale Erfahrung mit Gott gemeint, sondern eine viel tiefere, exis-
tentielle Erfahrung: Dass die Welt nicht leer ist und das Leben nicht bedeutungslos ist,
sondern Gott existiert und sich fiir mich persénlich interessiert.>** Erst auf dem Grund der
eigenen Erfahrung mit Gott, kann die Unterscheidung nach Gottes Willen folgen. Diese
Erfahrung sieht natiirlich bei jedem Menschen verschieden aus. So gibt Gallagher drei
weitere Beispiele von Personen und ihren Erfahrungen, durch die sie die Liebe Gottes
annehmen konnten.>** Ignatius geht diesen Weg der Erfahrung der Liebe Gottes, durch
konkrete Betrachtungen in den Exerzitien. Mithilfe von seinen Anweisungen soll der
Ubende sich in die Gegenwart Gottes versetzen. Eine dieser seiner Betrachtungen iiber
die Liebe Gottes lautet wie folgt:

,»Christus Unseren Herrn sich gegenwiértig und am Kreuz héngend vorstellen und ein Gespriach

halten: wie Er denn als Schopfer dazu kam, Sich zum Menschen zu machen und vom ewigen
Leben zum zeitlich Tod (niederzusteigen) und so fiir meine Siinden zu sterben.* (Ex 53)

332 SCALAN, Michael, What Does God Want? A Practical Guide to Making Decisions, Steubenville, Ohio
1996, 91 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,I can actually point a moment when the pieces of my fragmented
life came together for the first time. I was a sophomore in college, going in several directions at once, trying
to keep my options open, plagued, in particular, with questions about God. On the day of my nineteenth
birthday I went into the woods on the outskirts of town and grandly announced to God, ,I’'m staying here
in the woods until you do it.* What was ,it*? To let me know for sure that he existed. Too reveal how I
could know him. To speak to me. I stayed in the woods all day and into the evening. I was hungry and
thirsty, and it was getting cold. I was a little scared, but I was stubborn. I was determined to stay in the
woods until I got an answer. The answer came at around 8:30 in the evening. The puzzle of God suddenly
cleared up in my mind. A conviction grew in me that he did indeed exist and that the Church was indeed
an institution that told the truth about him. I could have confidence in it. The Lord spoke to my heart too.
He loved me. He would forgive my sins and heal my wounds. I was home. All this was a free gift of God.
I was a desperate case, so he had pity on me and gave me everything at once. This was the foundation. The
vocation I discovered later flowed from this relationship with the Lord that began that evening in the woods.
That was the key. The relationship has been there ever since.*

333 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 18.

334 Vgl. ebd., 20-24.



68 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Fiir Ignatius sind diese Betrachtungen keine bloen Fantasien. Sie beziehen sich auf reale
Situationen und sollen dem Menschen helfen, in die Gegenwart Gottes einzutreten. Es ist
eine konkrete Moglichkeit, um mit Hilfe des betrachtenden Gebetes Gott die Chance zu
geben, im Herzen zu wirken. So konne man seine Liebe erfahren und erkennen, wer er

fiir den Menschen ist.

3.2. Gott als hochstes Ziel
Wenn der Mensch die Grundlage der Liebe Gottes hat, dann kann das Herz in die richtige
Disposition (Gesinnung), Gott gegeniiber hineinwachsen. Diese Disposition erldutert Ig-
natius vor seinen Betrachtungen zu den vier Wochen. Er nennt sie ,Prinzip und Funda-
ment* und diese bildet den roten Faden,** der den Ubenden durch die Zeit der Exerzitien
fiihren soll:
,Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Ihm
zu dienen, und so seine Seele zu retten. Die anderen Dinge auf Erden sind zum Menschen hin
geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu dem hin er geschaffen
ist. Hieraus folgt, dal der Mensch sie soweit zu gebrauchen hat, als sie ihm zu seinem Ziele
hin helfen, und soweit zu lassen, als sie ihn daran hindern.
Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegeniiber gleichmiitig (indiferentes)
zu machen, tiberall dort, wo dies der Freiheit unseres Wahlvermdgens eingeraumt und nicht
verboten ist, dergestalt, dall wir von unserer Seite Gesundheit nicht mehr als Krankheit begeh-
ren, Reichtum nicht mehr als Armut, Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht

mehr als kurzes, und dementsprechend in allen iibrigen Dingen, einzig das ersehnend und er-
wihlend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fordert, zu dem wir geschaffen sind.“ (Ex 23)

Ignatius sieht somit das erste Ziel des Menschen auf der Erde darin, die eigene Seele zu
retten, indem er Gott lobt, ihm Ehrfurcht erweist und ihm dient. Gott muss im Herzen des
Menschen an erster Stelle stehen; ohne diese Voraussetzung ist die Welt nicht in rechter
Weise ,gebrauchbar‘. De Mello erldutert diese Stelle des hl. Ignatius durch zwei falsche
Extrempositionen: Entweder der Mensch interessiert sich absolut nur fiir Gott und ver-
gisst dabei den Rest, oder er interessiert sich absolut nur fiir die Welt und ldsst dabei Gott
beiseite. In der ersten Sichtweise, wiirde der Mensch weder echte zwischenmenschliche
Beziehungen aufbauen, noch ein von Néchstenliebe erfiilltes Leben fiihren. Im zweiten
Fall wire der Mensch so oberflichlich, dass er weder zum Schweigen, noch zum Loslas-
sen von Menschen fihig wire.>*¢ Beides wiren Gesinnungen, die dem hl. Ignatius wider-

sprechen und dem Heil der Seele und damit dem ewigen Leben hinderlich wéren. Die

335 Wie schon in FuBnote 321 ausgefiihrt wurde, kann man diesen Teil als ,roten Faden‘ bezeichnen, auch
wenn er nachtriglich hinzugefiigt wurde, da er bereits als Notwendigkeit fiir die Exerzitien gesehen wurde.
Damit muss diese Notwendigkeit die ganzen Exerzitien durchziehen, um den Anweisungen des hl. Ignatius
in seinem Buch folgen zu kénnen.

336 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 31.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 69

Liebe werde eben darin vollkommen, so erklirt de Mello, dass man andere Menschen und
auch die Welt im Zusammenhang mit Gott sehe. Dann kdnne der Mensch andere von
ganzem Herzen lieben, weil die anderen in Gott wahrgenommen werden.>*” Die richtige
Gesinnung wére also die Beachtung beider Seiten: Gott und die Welt gemeinsam in Be-
ziehung zueinander zu sehen. Es sei ein kurzes Zeugnis von Jeremy erwéhnt, das diese
richtige Sichtweise erkennbar macht.

Jeremy ist verheiratet und arbeitet in einer Firma. Da es dort fiir ihn schwieriger wurde,
fing er an zu tiberlegen, ob er sich einen anderen Job suchen solle. Seine Frau unterstiitze
ihn in dieser Zeit. In diese Uberlegungen war Gott miteinbezogen und die beiden suchten
das, was Gott von ihnen wollte und nicht, was die bequemere Losung wire. Diese Uber-
legungen dauerten mehrere Jahre und sie beteten in dieser Zeit um die Weisung Gottes.**

Jeremy erklart das Wirken Gottes wie folgt:

,»Wie sich nun die Dinge entwickelten, durch das Gebet und durch das immer wieder andau-
ernde Gesprach mit meiner Frau und meinem geistlichen Begleiter bin ich zur Klarheit gelangt,
dass Gott von mir verlangt, einen neuen Job zu suchen. Als ich das so klar gesehen habe,
empfand ich eine sichere Freude und den Frieden. [... [Jch wusste genau, was Gott wollte, das
wir tun. 3%

Jeremy ging es nicht darum, unabhéngig von Gott zu sein, sondern Gott iiber sein Leben
bestimmen zu lassen. Seine Gottesbeziehung muss von tiefem Vertrauen geprigt sein,
dass Gott ithn zu seinem groferen Gliick fithren wolle. Die Erfahrung der Liebe Gottes ist
also in Jeremys Prozess schon vorausgesetzt. Aus dieser Liebe Gottes heraus, nimmt Je-
remy Gott in sein Leben hinein und geht mit ihm diesen Weg der Unterscheidung bis zu
dem Punkt, wo fiir ihn die Klarheit {iber Gottes Willen aufstrahlt. Seine Gesinnung war
die, welche Ignatius beschreibt: Gott an die erste Stelle zu setzen und — in Jeremys Fall —
den Jobwechsel nicht dem Bleiben in der Firma bevorzugen. Seine Disposition war offen
fiir Gott; er selbst beschreibt das wortlich wie folgt: ,,Wir [Jeremy und seine Frau] suchten
nicht das, was bequem war; wir wollten das, was Gott wiinschte.“>** Er hatte somit sein

Herz in der rechten Haltung vor Gott — in der Indifferenz (Gleichmiitigkeit), die Ignatius

37 Vgl. ebd.

338 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 28.

33 Ebd. [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,, Through the way things developed, through prayer, and through
talking it over with my wife and my spiritual director, I came to see clearly that God wanted me to seek a
new job. [...] I knew exactly what God wanted us to do.*

340 Ebd. [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,We weren’t looking just for what was comfortable; we wanted
what God wanted.*



70 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

in seinem ,Prinzip und Fundament‘ beschreibt.>*! Wenn eine solche Indifferenz nicht ge-
geben ist, kann auch keine Klarheit iiber den Willen Gottes erfolgen. Jeremy hatte somit
nicht nur selbst, aus seiner eigenen Kraft, entscheiden wollen, aber auch nicht in willkiir-
lichem Vertrauen, dass Gott sowieso schon alles tun werde. Er betete und trug das Seine
dazu bei um zu erkennen, zu welcher Entscheidung er ihn fiihren wolle. Zur Veranschau-
lichung dieses Prozesses, der auch negativ verlaufen kann, sei das Lebenszeugnis von
Richard Hauser angefiihrt, bei dem iiber seine Schwierigkeiten berichtet wird, die er mit

der Wahl seiner Berufung hatte:

,Ich war mir liber zwei Verlangen, die miteinander in Konflikt standen, bewusst. Erstens hatte
ich das Verlangen zu studieren, ein Anwalt zu werden, eine gute christliche Familie anzustre-
ben und die Art von Leben weiterhin zu genie3en, die ich kannte. Dieses war mein dominan-
teres Verlangen. Aber ich erfuhr auch noch ein anderes [zweites] Verlangen: bei den Jesuiten
einzutreten. Ich hatte eine gliickliche Erfahrung in meiner Jesuitenschule. Ich war von mehre-
ren Aspekten des jesuitischen Lebens angezogen und ich konnte mich bei den Jesuiten eintre-
ten sehen, wie ich dann Schiilern selbst helfe, so wie mir damals von ihnen geholfen wurde.
Dort waren jedoch auch Aspekte die mich nicht angezogen hatten, wie Armut und das Fehlen
einer Familie. Wahrend der zweiten Hélfte meines letzten Schuljahres war mein Problem, dass
ich nicht wusste, welches der beiden Verlangen von Gott war. Zu diesem Zeitpunkt meines
Lebens hatte ich keine objektive Reflexion gemacht. Wenn ich nun aber zuriickblicke, kann
ich sehen wie sehr mein Denken von Kriften beeinflusst war, die auf mich einwirkten. Meine
kulturelle Pragung drédngte mich dazu, ein Studium zu machen, erfolgreich und ein Fachmann
zu werden und ein christliches Familienleben zu genieen. Das war das, was fast hundert Pro-
zent meiner Klassenkameraden tun wiirden. [...]

Ich erinnere mich daran intensiv gebetet zu haben, [...] um Gottes Willen zu erkennen; ebenso
erinnere ich mich an die energische Verdrangung des Gedankens, Jesuit zu werden aus mei-
nem Kopf, sobald sie mir einfiel, sodass ich meine Aufmerksamkeit darauf lenkte, studieren
zu gehen und zu heiraten. An diesem Punkt war ich weder offen fiir Gottes Willen, noch hatte
ich die Absicht, ihn umzusetzen, falls er mir bekannt werden wiirde [...]. Wenn ich jetzt dar-
iiber nachdenke, kann ich klar sehen, dass die notwendigen Voraussetzungen, um Gottes Wil-
len zu suchen, nicht prasent waren: Ich wollte Gottes Willen nur dann erkennen, wenn er meine
anfingliche Neigung, zu studieren und zu heiraten, bestitigte.“34?

341 Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegeniiber gleichmiitig (indiferentes) zu ma-
chen® (Ex 23).

342 HAUSER, Richard, Moving in the Spirit: Becoming a Contemplative in Action, Mahwah — New York
1986, 65, 67, 77-78 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,] was aware of two conflicting desires. First, I had
the desire to go to college, become a lawyer, raise a good Christian family, and continue to enjoy the type
of life I had known. This was my dominant desire. But I also experienced another desire: to join the Jesuits.
I had a very happy experience in my Jesuit high school. I was attracted to many aspects of Jesuit life, and I
could see myself joining the Jesuits and helping high school students in much the same way they had helped
me. There were, however, aspects of this life that were not attractive to me, such as poverty and the lack of
a family. My problem during the second half of my senior year was to decide which of these two desires
was from God. At this time in my life I did not make a formalized reflection. As I look back now, however,
I can see how much of my thinking was conditioned by the forces that were playing upon me. My cultural
conditioning surely pointed me toward getting a college education, becoming a successful professional, and
enjoying Christian family life. This was what almost one hundred percent of my classmates would be doing.
[...] I recall praying intensely [...] to know God's will; I also recall vigorously putting the idea of joining the
Jesuits out of my mind whenever it occurred and turning my attention to going to college and getting mar-
ried. I was not open to God's will at that point, nor did I have any intend to carry it out should it be made
known to me [...]. As I reflect on it now, I can see clearly that the necessary conditions for seeking God's
will were not present: I wanted to know God's will only if it confirmed my initial inclination toward going
to college and getting married.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 71

Richard hatte in seinem Herzen keine Gleichmiitigkeit gegeniiber der Wahl seines Le-
bensweges. Er war sich durch seine fehlende Reflexion nicht bewusst, ob dieser Weg
tiberhaupt dem entsprach, was Gott von ihm wollte. Selbst wenn er in sich die Frage trug,
was der Wille Gottes sei, vermochte er nicht in Klarheit zu sehen, da er selbst mehr be-
gehrte zu studieren und zu heiraten. Genau zu diesem Zweck schreibt Ignatius in seiner
einfilhrenden Bemerkung zu den Exerzitien, dass es notwendig sei, ,,die Seele vorzube-
reiten und in Bereitstellung zu setzen (disponer), dazu hin, alle ungeordneten Hinneigun-
gen von sich zu tun, und nachdem sie abgelegt sind, den géttlichen Willen zu suchen und
zu finden in der Einrichtung (disposicion) des eigenen Lebens zum Heile der Seele*
(Ex 1). Ohne diese Disposition, wie sie der Heilige beschreibt, sei es nicht moglich Gottes
Wirken und Wollen gegeniiber offen zu sein. Aus diesem Grunde bestehen die Exerzitien
aus einer Arbeit an sich selbst, an seinem Inneren.*** Nun ergibt sich daraus die Frage,
wie der Mensch zu dieser richtigen Disposition kommt, bzw. was er selber tun kann, um

in diese hineinzuwachsen.

4. Geistliche Mittel

Ignatius nennt in seinen geistlichen Ubungen mehrere Mittel, die man anwenden solle,
um an sich und an seiner inneren Disposition zu arbeiten (vgl. Ex 1), damit man fiir die

Unterscheidung des Willens Gottes vom eigenen Willen bereit werde.>**

4.1. Heilige Eucharistie

Wenn schon bei den Anfangsbemerkungen im Exerzitienbuch der heilige Ignatius auf die
Eucharistie zu sprechen kommt, macht das deutlich, welchen Stellenwert diese besitzt.
Der Ubende soll seinen Tagesplan so legen, ,,daB er Gelegenheit hat, tiglich zur Messe*
(Ex 20) zu gehen. In den einzelnen Hinweisen zu den Betrachtungen erwihnt er immer
wieder die Wichtigkeit der Eucharistie.** Wie im obigen Lebenszeugnis von Robert
schon zur Sprache kam,**® war die Eucharistie der Anlass fiir den beginnenden Prozess
der Unterscheidung. Robert sagte, als er anfing tdglich zur hl. Messe und zur Anbetung

zu gehen: ,,Dort war es, als ich zum ersten Mal sehr tiefe Regungen in meinem Herzen

343 Unter geistlichen Ubungen versteht man jede Art, das Gewissen zu erforschen, sich zu besinnen (me-
ditar), zu betrachten (contemplar), miindlich und im Geiste zu beten und andere geistige Téatigkeiten®
(Ex 1).

344 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 50.

35 Vgl. z.B. Ex 72, 128, 129, usw.

346 Vgl. zweites Kapitel im zweiten Teil auf Seite 65.



72 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

empfunden hatte“.>*” Eine geistliche Schwester berichtet iiber ihre Erfahrungen auf der
Suche nach ihrer Berufung, wie ihr die Anbetung des Allerheiligsten Altarsakramentes

half, ihr Herz fiir das zu 6ffnen, was Gott wollte und nicht, woran sie selbst hing:

,»In meinen Besuchen des Allerheiligsten Sakramentes, jede Nacht in der wunderschonen Stu-
dentenkapelle, flehte und flehte ich; aber ich bemerkte, dass mein ernsthaftes Flehen verwan-
delt wurde in ,Nicht mein Wille, sondern der Deine geschehe. 348

Nicht umsonst kann deshalb der an Erfahrungen reiche Gallagher sagen, dass die Einla-
dung des hl. Ignatius, ,,die Eucharistie zum Herzstiick der Unterscheidung zu machen,

[...] reiche Frucht** trigt.

4.2. Heilige Schrift

Man kann sagen, dass die HI. Schrift fiir Ignatius die erste bevorzugte Weise darstellt, um
durch das betrachtende Gebet in die richtige Disposition zu finden. Von der zweiten bis
zur vierten Exerzitienwoche (Ex 39-311) steht die Betrachtung {iber Christus in den Evan-
gelien im Mittelpunkt. Ignatius sieht jede gute Entscheidung, die der Mensch im Leben
treffen kan, als eine Antwort auf die Liebe Christi — eine Antwort, um ihm nachzufol-
gen.*® Deswegen muss der Ubende Christus ganz personlich kennenlernen, ihm niher
kommen wollen, um aus dieser intimen Beziehung heraus die Entscheidung zu treffen,
die Gott will. Er muss sozusagen mit Christus erfiillt sein.>>' Wenn Christus nur den Wil-

332 muss das ebenso

len des Vaters suchte, weil er sich selbst von ithm geliebt wusste,
jedem menschlichen Herzen entsprechen, sodass es nach der Erfahrung der Liebe Gottes

mit voller Bereitschaft antwortet: ,Egal was, Herr, nur dein Wille soll geschehen!* Eine

347 T. GALLAGHER, Will of God, 51 [Ubers. A.S]. Text im Original: ,,That was where I first felt deep, deep
stirrings in my heart”.

348 ASSOCIATION OF THE MONASTERIES OF NUNS OF THE ORDER OF PREACHERS OF THE UNITED STATES OF
AMERICA, Vocation in Black and White. Dominican Contemplative Nuns Tell How God Called Them,
Bloomington 2008, 33-34 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,In my visits to the Blessed Sacrament each
night in the lovely college chapel, I begged and begged; but I noticed my earnest pleadings being trans-
formed into, ,Not my will but Thine be done.**

349 T, GALLAGHER, Will of God, 52 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,,to place the Eucharist at the heart
of discernment [...] rich fruit®...

350 vgl. ebd., 52-53.

351 Vgl. ebd., 48.

352 Denn der Vater liebt den Sohn und zeigt ihm alles, was er tut, und noch groBere Werke wird er ihm
zeigen, sodass ihr staunen werdet.* (Joh 5,20) ,,Darum spricht er [Christus] bei seinem Eintritt in die Welt:
Schlacht und Speiseopfer hast du nicht gefordert, doch einen Leib hast du mir bereitet; an Brand- und
Stindopfern hast du kein Gefallen. Da sagte ich: siehe, ich komme - so steht es tiber mich in der Schriftrolle
-, um deinen Willen, Gott, zu tun. Zunichst sagt er: Schlacht- und Speiseopfer, Brand- und Stindopfer for-
derst du nicht, du hast daran kein Gefallen, obgleich sie doch nach dem Gesetz dargebracht werden; dann
aber hat er gesagt: Ja, ich komme, um deinen Willen zu tun. Er hebt das Erste auf, um das Zweite in Kraft
zu setzen. Aufgrund dieses Willens sind wir durch die Hingabe des Leibes Jesu Christi geheiligt — ein fiir
alle Mal.*“ (Heb 10,5-10) Weiterfithrend vgl. dazu T. GALLAGHER, Will of God, 25.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 73

Betrachtung aus dem Beginn der zweiten Woche der Exerzitien, tiber das Leben Jesu,

lautet:

»Schauen und erwégen, was sie [Josef, Maria und das Jesuskind] tun, etwa wie sie reisen, wie
sie sich anstrengen, dazu hin, daB3 der Herr in der groften Armut geboren wurde, und am Ende
von soviel Miihen, von Hunger und Durst, von Hitze und Kilte, von Schmihungen und An-
wiirfen am Kreuze sterbe, und alles das fiir mich.” (Ex 116)

Ignatius beschreibt damit eine sehr lebendige und nachvollziehbare Betrachtungsweise.
Gallagher erwahnt zur Verdeutlichung der Art und Weise, mit der HI. Schrift zu beten ein
sehr anschauliches Beispiel eines Mannes, der die Schriftstelle Lk 19,1-103%3 betrachtete

und aus seinem Gebet folgendes Erlebnis beschreibt:

,,Jch nahm den Platz von Zachéus ein. Ich war im Baum und wartete, bis Jesus voriiberkam.
Wenn ich mir das Evangelium vorstelle, sehe ich Dinge nicht im Detail. Ich hatte nur ein
Empfinden dafiir, in diesem Baum zu sein, bis Jesus kommt. Dann als er kam, stoppte er. Ich
empfand es, dass ich fiir ihn in diesem Moment alles war, was zdhlt. Er gab mir seine ganze
Aufmerksamkeit. Und das war der Zeitpunkt, als das Gebet stehenblieb — Jesus der mich mit
seiner ganzen Aufmerksamkeit ansieht, mit Warme, mit dem Verlangen, mit mir zu sein und
ich, wie ich ebenso auf ihn blicke. Es war still und freudig. Es lichteten sich meine Angste und
Selbstzweifel. Ich wusste, dass Jesus mit Zachdus sein wollte, unbeachtet seiner Siindhaf-
tigkeit, und indem er bei ihm war und ihn schlicht und einfach wissen lief3, dass er geliebt war,
wurde Zachdus verwandelt. Ich empfand, dass Jesus auf dieselbe Art und Weise mit mir war.
Dann horte ich Jesus sagen: ,Richard, komm schnell herunter! Denn ich muss heute in deinem
Haus bleiben.¢ Und wir waren zusammen im Haus ohne viele Worte, nur wir beide.****

353 _Dann kam er nach Jericho und ging durch die Stadt. Und siehe da war ein Mann namens Zachius; er

war der oberste Zollpachter und war reich. Er suchte Jesus, um zu sehen, wer er sei, doch er konnte es nicht
wegen der Menschenmenge; denn er war klein von Gestalt. Darum lief er voraus und stieg auf einen Maul-
beerfeigenbaum, um Jesus zu sehen, der dort vorbeikommen musste. Als Jesus an die Stelle kam, schaute
er hinauf und sagte zu ihm: Zachéus, komm schnell herunter! Denn ich muss heute in deinem Haus bleiben.
Da stieg er schnell herunter und nahm Jesus freudig bei sich auf. Und alle die das sahen, emporten sich und
sagten: Er ist bei einem Siinder eingekehrt. Zachédus aber wandte sich an den Herrn und sagte: Siehe, Herr,
die Hélfte meines Vermogens gebe ich den Armen, und wenn ich von jemandem zu viel gefordert habe,
gebe ich ihm das Vierfache zuriick. Da sagte Jesus zu ihm: Heute ist diesem Haus das Heil geschenkt
worden, weil auch dieser Mann ein Sohn Abrahams ist. Denn der Menschensohn ist gekommen, um zu
suchen und zu retten, was verloren ist.

3% GALLAGHER, Timothy M.: Meditation and Contemplation: An Ignatian Guide to Praying with Scripture,
New York 2008, 38-39 [Ubers. A.S.]. Text im Original: I took the place of Zacchaeus. I was there in the
tree, waiting for Jesus to pass by. When I imagine the Gospel, I don’t see things in great detail. I just had a
sense of being in the tree, waiting for Jesus to come. Then he did come, and he stopped. I sensed that, for
him, at that moment, I was all that mattered. He was giving me his entire attention. And that was where the
prayer stopped — Jesus looking at me, with his whole attention, with warmth, with desire to be with me, and
my looking at him in response. It was quiet and happy. It lightened my worry and self-doubt. I knew that
Jesus wanted to be with Zacchaeus regardless of Zacchaeus’s sinfulness, and that by being with him, simply
by letting him know that he was loved, Zacchaeus would be transformed. I felt that Jesus was with me in
the same way. Then I heard Jesus say, ,Richard, come down quickly, for today I must stay at your house.’
And we were together in the house, without many words, just together.*



74 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

An diesem Beispiel wird aufgezeigt, was Ignatius in seinen Betrachtungen meint, wenn

«355 «356 «357

er davon spricht, dass der Exerzitant ,,schauen*”>>, | vorstellen*>>°, | erwégen>>’, usw.
muss. Damit soll der Ubende im Herzen einen Raum 6ffnen, in den Gott eintreten kann,
um ihm darin zu begegnen und mit ihm zu sprechen.?*® So wie Richard im obigen Fall in
der Betrachtung, in der Jesus Zachéus begegnete, auf einmal sich selbst von Jesus gemeint
fiihlte und mit ihm in eine Begegnung eintrat, so soll nach Ignatius der Exerzitant in den
verschiedenen Betrachtungen, wie auch in der HI. Schrift die Beziehung mit Jesus vertie-

35

fen,*> um Neues iiber ihn zu lernen und in seiner Gegenwart zu wachsen, und somit aus

dieser Liebe heraus sein Leben und seine Entscheidungen zu sehen.

4.3. Stille

Als weiteres Mittel fiir die Exerzitien empfiehlt Ignatius das Schweigen bzw. die Stille.
Dies sei wichtig, um im geistlichen Leben voranzukommen, denn ,,je mehr er [der Exer-
zitant] sich abseits abscheidet von allen Freunden und Bekannten und von aller irdischen
Sorge* (Ex 20) etc., desto mehr konne er sich auf Gott konzentrieren und in der Samm-
lung bleiben. So wie im Buch der Kénige**® Gott sich als der offenbart, der sich im ,leisen
Sduseln zu erkennen gibt und auch Jesus sich immer wieder zuriickgezogen hatte,*®!
weil} der heilige Ignatius um die Wirksamkeit der Stille auf das menschliche Herz. Tref-
fend sind die Worte, die von einem syrischen Monch stammen und die Thomas Merton
zitiert: ,,Wenn du die Wahrheit liebst, musst du auch das Schweigen lieben. Das Schwei-
gen wird dich in Gott erleuchten wie die Sonne und wird dich vor den Phantomen der
Unwissenheit retten. [...] Am Anfang miissen wir uns zum Schweigen zwingen. Aber

dann wird etwas in uns geboren, was uns zum Schweigen zieht.“*%? Gallagher gibt dazu

die Erfahrung einer Frau wieder, die sehr wenig iiber ihren Glauben wusste und sich fiir

355 7Z.B. Ex 65, 66, 91, 116, usw.

336 7.B. Ex 53, 92, 140, usw.

3377.B. Ex 58, 75, 94, 141, usw.

358 Daher enden Betrachtungen meist mit dem Gesprich. Siehe z.B. ,,SchlieBen mit einem Gesprdich der
Barmherzigkeit (Ex 61), oder ,,[zZJum SchluB} eine Aussprache halten” (Ex 109), oder ,,[s]chlieBen mit einer
Aussprache, wie in der vorhergehenden Betrachtung® (Ex 117) usw.

3% Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 55.

360 1 Koén 19,11-13: ,,Der HERR antwortete: Komm heraus und stell dich auf den Berg vor den HERRN! Da
zog der HERR vortiber: Ein starker, heftiger Sturm, der die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, ging dem
HERRN voraus. Doch der HERR war nicht im Sturm. Nach dem Sturm kam ein Erdbeben. Doch der HERR
war nicht im Erdbeben. Nach dem Beben kam ein Feuer. Doch der HERR war nicht im Feuer. Nach dem
Feuer kam ein sanftes, leises Sduseln. Als Elija es horte, hiillte er sein Gesicht in den Mantel, trat hinaus
und stellte sich an den Eingang der Hohle.*

361 Vgl. z.B. Mt 14,13; 23; Mk 6,31-32; Lk 9,10; Joh 6,15.

362 Br zitiert diesen Monch in seinem Werk MERTON, Thomas: Contemplative Prayer, New York 1969, 33-
34. Da die Ubersetzung dieser Stelle in der deutschen Ausgabe (MERTON, Thomas, Christliche Kontemp-
lation, Miinchen 2010) nicht auffindbar war, verwendete ich die Ubersetzung von O’Collins, Kendall und
LaBelle in: ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 22.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 75

vier Tage auf Exerzitien begab. Dort musste sie zum ersten Mal schweigen und empfand
es als ,,groBe Sache*,*® aus der das geistliche Leben in ihr geboren wurde.>** Nach Gal-
lagher seien die Worte des hl. Ignatius insofern wirklich wortlich zu verstehen, dass nim-
lich die Zuriickgezogenheit empfohlen wire, aber keineswegs eine notwendige Voraus-
setzung bildet. Sie sei ein Mittel, das man gut einsetzen miisse: im Alltag — durch kurze
Zeiten der Stille — oder bei stillen Einkehrtagen bzw. Exerzitien, um darin sein Herz zur

Unterscheidung zu bereiten.>®

4.4. Geistliche Begleitung

Das Exerzitienbuch von Ignatius wére nicht vorhanden, hitte er die geistliche Begleitung
nicht als Mittel gesehen, um im geistlichen Leben voranzuschreiten und damit den Willen
Gottes zu finden: ,,In der Tat, Ignatius schrieb das Buch iiber die geistlichen Ubungen als
ein Hilfsmittel fiir geistliche Begleiter, die anderen bei der Unterscheidung beistehen. 3%
Daher erklirt Ignatius zu seinen geistlichen Ubungen, dass es sehr niitzlich wiire, wenn
der geistliche Begleiter ,,getreu unterrichtet werde iiber die verschiedenen Regungen und
Gedanken, die die verschiedenen Geister jenem [dem Ubenden] einfléBen.* (Ex 17) Er
geht davon aus, dass jeder Mensch nicht nur eigene Gedanken und Regungen aus sich
selbst heraus hat, sondern Gedanken bzw. Regungen auch durch den Einfluss von Ddmo-
nen — also anderen bdsen Geistern — oder von Gott bzw. den guten Engeln entstehen kon-
nen.’®” Der geistliche Begleiter kénne dem Ubenden eine Hilfestellung geben, damit die-
ser die verschiedenen inneren Bewegungen unterscheiden lerne.?®® Ein kurzes Beispiel
von einer Frau namens Karen soll dies verdeutlichen:**° Karen hatte einen guten Job und
arbeitete in der Pfarre mit, war jedoch mit ithrer Situation ungliicklich. Sie hatte keine
innere Ruhe, da sie von verschiedenen Gedanken geplagt war: ,,Soll ich meinen Job wei-

terfiihren? Oder fiir meinen Doktortitel weiterarbeiten? War es nun an der Zeit ernsthafter

363 T, GALLAGHER, Will of God, 56 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,.huge thing®...

364 Vgl. ebd.

365 Vgl. ebd., 57.

366 Ebd., 59 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,In fact, Ignatius wrote the book of the Spiritual Exercises as
an aid to spiritual guides who assist others in discernment.

367 Vgl. dazu z.B. die ,zwei Bannerbetrachtungen® des hl. Ignatius (Ex 136-148) oder die verschiedenen
Regeln zur Unterscheidung der Geister (Ex 313-327).

368 Vgl. Ex 17: ,,So kann er [der Begleiter] ihm [dem Ubenden] entsprechend seinem groBerem oder gerin-
geren Vorankommen verschiedene geistliche Ubungen vorlegen, die der Not einer so bewegten Seele an-
gepalit und zugemessen sind.*

369 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 59-60.



76 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

iiber ein Ordensleben nachzudenken?**’° Obwohl sie sich bemiihte, kam sie nicht weiter.
Als sie dann geistliche Begleitung in Anspruch nahm, dnderte sich etwas:
,Ich wusste nicht, was geistliche Begleitung war, und ich war noch nicht bereit zu vertrauen.
Aber es half mir sehr viel, als ich fortfuhr, um zu unterscheiden. Der Begleiter half mir, Gott
in die Dinge zu bringen — mir der Gegenwart Gottes im Alltag bewusster zu werden. Ich spre-

che nun zu Gott und er spricht zu mir; manchmal hore ich aber nicht hin. Es brauchte eine
Weile, bis ich erkannte, wie Gott spricht und ich lerne noch immer eine Menge.**’!

Diesen Prozess versteht Ignatius als geistliche Begleitung: Menschen niher zu Gott hin-

zufiihren, um dadurch die Dinge im Lichte Gottes sehen und unterscheiden zu lernen.

4.5. Reflexion uiber die geistliche Erfahrung
Neben der geistlichen Begleitung gibt es aber fiir Ignatius noch ein anderes Mittel, um in
reflexiver Art und Weise seine Regungen und Gedanken kennenzulernen: das Nachden-
ken iiber vergangene Ereignisse.>’? Damit folgt er ganz dem Evangelium, etwa wenn Je-
sus seine Jiinger lehrt, aus den Friichten zu schlieBen, von welcher Art die Pflanze ist.>”
Ignatius selbst beschreibt diesen Vorgang folgendermal3en:
,,Nach Abschluf} der Ubung werde ich [...] nachsehen, wie es mir in der Betrachtung oder
Besinnung ergangen ist; wenn schlecht, so werde ich nach der Ursache sehen, aus der es kam,

und habe ich sie gefunden, bereuen, um mich kiinftig zu besser; wenn gut, Gott Unserem Herrn
Dank sagen und es andermal ebenso machen.* (Ex 77)

Hier soll unmittelbar auf das Gebet diese Reflexion geschehen, da dies den Lerneffekt
iiber die Unterscheidung der Geister beschleunige und zur richtigen Disposition helfe.’”*
Die Erkenntnisse davon sollen entweder aufgeschrieben, dem geistlichen Begleiter mit-
geteilt, oder durch ein Gesprich vertieft werden, um so den geistlichen Fortschritt gut zu

gewihrleisten.’”> Als eigene Ubung versteht Ignatius das Priifungsgebet.>’® In diesem

370 Ebd., 59 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Should I continue in my job? Go on for my Ph.D.? Was it
time to think more seriously about religious life?*

371 Ebd., 60 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,I didn’t know what spiritual direction was, and T wasn’t yet
ready to trust. But it has helped me a lot as I continue to discern. The director helped me to bring God into
things, to become aware of God’s presence throughout the day. I talk to God and he talks to me; sometimes
I don’t listen. It took me awhile to see how God speaks, and I’'m still learning a lot.*

372 Vgl. ebd., 62.

373 An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen. Erntet man etwa von Dornen Trauben oder von Disteln
Feigen? Jeder gute Baum bringt gute Friichte hervor, ein schlechter Baum aber schlechte. Ein guter Baum
kann keine schlechten Friichte hervorbringen und ein schlechter Baum keine guten.* (Mt 7,16-18)

374 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 62-63.

375 Vgl. ebd.

376 «Sie [die allgemeine Priifung] enthélt fiinf Punkte. Der erste Punkt ist: Gott Unserem Herrn Dank sagen
fiir die empfangenen Wohltaten. Der zweite: Gnade erbitten, die Siinden zu erkennen und von sich zu wer-
fen. Der dritte: Rechenschaft fordern von seiner Seele, angefangen von der Stunde des Aufstehens bis zu
gegenwartigen Priifung, Stunde um Stunde, Zeit um Zeit; und zuerst iiber die Gedanken, dann aber iiber
die Worte, dann tiber die Werke [...]. Der vierte: Verzeihung erbitten von Gott Unserem Herrn fiir die
Verfehlungen. Der fiinfte: Besserung sich vornehmen mit Seiner Gnade* (Ex 43). T. GALLAGHER hat diese



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 77

lernt der Exerzitant, {iber die Gebetszeit hinaus, sein Leben zu betrachten, um so zur gro-

Beren Kenntnis der Unterscheidung zu gelangen.?”’

All die genannten Voraussetzungen, Mittel und Methoden sind fiir Ignatius sehr wichtig,
denn sie dienen einer guten Vorbereitung der Seele, um die eigentliche Unterscheidung

nach dem Willen Gottes zu ermdglichen bzw. die richtige Disposition zu finden. 37

5. Erkennen des Willens Gottes

Unter den Bedingungen, dass der Mensch allen Dingen gegeniiber gleichmiitig geworden
ist, Gott iiber allem liebt und seinen Willen klar erkennen will, beschreibt Ignatius auf
drei Wegen, wie man mit Sicherheit den Willen Gottes finden kann. Diese drei verschie-
denen Arten stellen fiir ihn die Antwort auf die Frage: ,Wie weil} ich, dass dies es ist, was
Gott von mir will?*, dar. Sie finden sich in den geistlichen Ubungen und kénnen aus die-
sen abgeleitet und erklirt werden.>” Im Folgenden will ich diese drei verschiedenen Ar-
ten darstellen, die Ignatius als ,,drei Zeiten* (Ex 175-178) bzw. drei Modi**° versteht. In
diesen beschriebenen Arten ist es dem Menschen moglich, eine Entscheidung zu treffen,

die Gottes Willen entspricht.

5.1. Erster Modus: Klarheit ohne Zweifel

Als ersten Modus nennt Ignatius jene Art, in der es ohne Zweifel einfach klar ist, was

Gott will. Das sei dann,

»»-wenn Gott Unser Herr den Willen so bewegt und an sich zieht, daf3 eine ihm ergebene Seele,
ohne zu zweifeln oder auch nur zweifeln zu kdnnen, dem folgt, was gezeigt wird, wie Sankt
Paulus und Sankt Matthdus taten, als sie Christus Unserem Herrn nachfolgten.” (Ex 175)

In diesem Modus miissen also drei konkrete Bedingungen erflillt sein, die diesen charak-
terisieren. Als Erstes muss dem Menschen in einem Ereignis etwas klar gezeigt werden.
Dazu wird zweitens der Wille des Menschen hinbewegt und drittens kénne der Mensch
iiber dieses Ereignis nicht zweifeln. Ignatius nennt als Beispiele, an denen er diesen Mo-

dus erfiillt sieht, Paulus und Matthdus. Paulus berichtet von einem Ereignis in seinem

Gebetsweise des hl. Ignatius in einem eigenen Werk ausfiihrlich beschrieben: The Examen Prayer, New
York 2006.

377 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 63-64.

378 Vgl. ebd., 64.

3 Vgl. ebd., 65.

380 Hans Urs von Balthasar iibersetzt mit dem Wort ,Zeit‘. Im Text im Original des hl. Ignatius gibt es dafiir
zwei verschiedene Worte: ,tiempo* (Zeit) und ,modo‘ (Modus). Ich werde in meinem Text Gallagher folgen
und mich fiir das Wort Modus/Art entscheiden, da es mir verstidndlicher zu sein scheint, vgl. dazu T. GAL-
LAGHER, Will of God, 150-151 (FN 2).



78 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Leben: ,,Ihr habt doch von meinem fritheren Lebenswandel im Judentum gehort und
wisst, wie maBlos ich die Kirche Gottes verfolgte und zu vernichten suchte. [...] Als es
aber Gott gefiel [...] in mir seinen Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Voélkern
verkiinde, da zog ich nicht Fleisch und Blut zu Rate* (Gal 1,13-16). Diese ,Offenbarung’

von der Paulus spricht, wird in der Apostelgeschichte ndher beschrieben:

,unterwegs aber, als er sich bereits Damaskus nédherte, geschah es, dass ihn plotzlich ein Licht
vom Himmel umstrahlte. Er stiirzte zu Boden und horte, wie eine Stimme zu ihm sagte: Saul,
Saul, warum verfolgst du mich? Er antwortete: Wer bist du, Herr? Dieser sagte: Ich bin Jesus,
den du verfolgst. Steh auf und geh in die Stadt; dort wird dir gesagt werden, was du tun sollst.*
(Apg 9,3-6)

In Damaskus, lieB3 sich Paulus nach seiner Heilung taufen und ,,sogleich verkiindete er
Jesus in den Synagogen® (Apg 9,20). Es sind die drei Bedingungen, die Ignatius nennt,
erfiillt: Zuerst erschien Jesus dem Paulus, Paulus konnte nicht anders als seiner Weisung
zu folgen und aus seinen Briefen wird klar, dass er nie daran Zweifel hatte.*3! Bei Mat-
thius war es dhnlich, als ihn Jesus zur Nachfolge berief.*3? Neben diesen beiden Beispie-
len von Ignatius selbst, seien noch zwei weitere von Gallagher angefiigt, anhand derer er
weitere Erkldrung gibt, um den ersten Modus klar zu erkennen:

Malia war im letzten Schuljahr und wurde angesprochen, dass sie fiir das Ordensleben
geeignet sei. Bis zu diesem Zeitpunkt dachte sie nie dariiber nach und auch spéter nicht

mehr, denn fiir sie war dieser Lebensweg keine Option.>%3

,Es geschah an einem Sonntagmorgen [...]. Malia machte kurz Pause fiir einen Besuch in der
Kapelle. Als sie gerade dabei war sich niederzuknien, erfuhr sie einen machtigen Schrecken —
wie ein Blitz der geradewegs von Kopf bis Ful3 durch sie ging. Sie fiihlte sich mit ihrem ganzen
Sein emporgehoben zu einem aufwallenden ,Ja!* [...] Da war ein Empfinden von groflem Frie-
den und Freude und Richtungsweisung.*%*

Dieses Ereignis war fiir sie sicher und sie zweifelte nie daran. Von diesem Moment an
wusste sie, dass sie zum Ordensleben berufen war und welche Ordensgemeinschaft es
sein sollte.>® Spiter erfuhr sie eine groBe geistliche Trostlosigkeit, nie aber wich von ihr

die innere Sicherheit um ihre Berufung. ,,Als sie dariiber nachdachte, glaubte sie, dass

381 Diese Erfahrung ist in anderen Briefen des Paulus reichlich beschrieben (1 Kor 9,1; 15,8-10; Eph 3,2-4;
Phil 3,5-12).

382 _Als Jesus weiterging, sah er einen Mann namens Matthdus am Zoll sitzen und sagte zu ihm: Folge mir
nach! Da stand Matthéus auf und folgte ihm.*“(Mt 9,9)

383 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 71-72.

3% Ebd., 72 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,It happened on a Sunday morning [...]. Malia had stopped to
make a visit in the chapel. As she began to kneel down she experienced a powerful shock — like a lightning
bolt that went straight through her from head to feet. She felt her whole being lifted up in a surging ,yes!’
[...] There was a sense of great peace and joy and direction.*

385 Vgl. ebd., 73.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 79

diese Sicherheit tatsdchlich davon kam, dass es wesentlich Gottes Entscheidung war; sie
hat nur freiwillig zugestimmt, um es zu akzeptieren®.>3® Wiederum werden die drei Be-
dingungen klar: Malia wurde ein entscheidendes Erlebnis in der Kapelle geschenkt, in
dem sie ihre Berufung klar erkennen konnte, ihr Wille war dazu geneigt, ein ,Ja‘ zu geben,
wo frither immer ein ,Nein® geherrscht hatte und im weiteren Leben gab es fiir sie keine
Zweifel an diesem Ruf Gottes.
Das zweite Beispiel: Andreas war seit zwolf Jahren Didzesanpriester und gliicklich in
seinem Dienst. In seinen Exerzitien vor der Weihe hatte er ein ,,klares Empfinden*,*®’
diesen Weg zu gehen. Es tauchte aber nun die Frage auf, ob Gott von ihm wolle, dass er
Jesuit werde. Die Gemeinschaft und die Geliibde wurden fiir ihn anziehend und die Frage
beschiftige ihn. In seinem Gebetsleben legte er diese Frage Gott hin und sprach dariiber
mit seinem geistlichen Begleiter, er machte Exerzitien — aber all das brachte ihm keine
Klarheit.*®® Er berichtet anschlieBend folgendes:
,,Es war nicht das Herzstiick meines Gebetslebens [die Frage nach dem Ruf zu den Jesuiten].
Dieses hatte den Fokus auf meine Beziehung zum Vater, Sohn und Heiligen Geist. [...] Eines
Tages war mein Gebet eine Art, des Seins mit der Dreifaltigkeit. Als das Gebet zu Ende ging,
fast schon nebenséchlich, geschah es, als ob der Vater zu mir sagte: ,Oh, nebenbei, nicht als
Jesuit.© Im Kern war es ein klares ,Nein‘, ein ganz klares Empfinden iiber das ,Nein‘. Der

Vater hatte mich dazu gerufen, ein Didzesanpriester zu sein. Da war keine Bewegung des
Heiligen Geistes in Richtung Ordensleben. %

Nach diesem Erlebnis im Gebet, tauchte die Frage nach den Jesuiten nie wieder auf und
auch sein Leben als Didzesanpriester wurde intensiver und schéner.>*® Auch hier liegen
die drei Bedingungen auf der Hand: Andreas wurde im Gebet gezeigt, was Gottes Wille
war, er nahm diesen an und hatte danach Frieden, ohne Zweifel.

In all diesen Féllen, war es Gottes Gnade, die diese Klarheit mit sich brachte. Keine dieser
vier Personen konnte durch ihr eigenes Tun diese Situation herbeifiihren, sie war ein

freies Geschenk aus Gottes Hand. Die Aufgabe der Einzelnen bestand lediglich darin,

38 Vgl. ebd., 71-73, Zitat auf Seite 73 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,As she reflects on this, she believes
that certitude comes from the fact that essentially the decision was God’s; she only freely consented to
accept it“.

387 Ebd., 75 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,clear sense*...

388 Vgl. ebd., 74-75.

389 Ebd., 75-76 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,It wasn’t the centerpiece of my prayer. That focused on
my relationship with the Father, Son, and Holy Spirit. [...] One day, my prayer had been a way of being
with the Trinity. As the prayer was ending, almost as an aside, it was as though the Father were saying to
me, ,Oh, by the way, not as a Jesuit.” Basically it was a clear no, a very clear sense of no. The Father had
called me to be a diocesan priest. There was not a movement of the Holy Spirit toward religious life.*

30 Vgl. ebd., 75-77.



80 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

dieses Geschenk Gottes zu erkennen und dementsprechend in ihrem Leben zu reagie-
ren.>*! Gallagher beschreibt anhand fiinf konkreter Fragen weitere Kriterien zur Priifung
— sozusagen als Weiterfilhrung der Bedingungen des kurzen Textes des hl. Ignatius:
Als Erstes miisse sich die Person fragen, was genau ihr gezeigt wurde, ob es z.B. bei
einem Erlebnis, das die Frage der Berufung nach dem Ordensleben betrifft, nur eine Ah-
nung war, oder aber — wie bei Malia — auch eine konkrete Ordensgemeinschaft gewesen
ist. Als Zweites nennt er die Frage, ob der Wille der Person nicht nur bewegt wurde,
sondern zustimmend bewegt wurde. So miisse es immer eine Zustimmung sein, wie im
Falle der Malia. Als nichste Frage wére es wichtig zu priifen, ob die Person im weiteren
Lebenslauf nicht an diesem Erlebnis zweifle, sondern sich diese Entscheidung vertiefe.
So war es beispielsweise im Falle des Andreas. Sein priesterliches Leben in der Didzese
vertiefte sich. Als Néchstes fragt Gallagher, ob die Unterscheidung mit der geistlichen
Begleitung besprochen wurde, denn fiir Ignatius ist es, selbst in dieser ersten Zeit nicht
moglich, solche Erfahrungen in Isolation richtig zu verstehen. Als flinfte und letzte Frage
wire es notig, dariiber zu reflektieren, ob dieses Geschenk Gottes nicht nur angenommen,
sondern entsprechend dieser Erkenntnis auch umgesetzt wurde. Denn in diesem Modus
brauche es keine weitere Unterscheidung, sondern nur die Umsetzung in die Tat.>*?

Da dieser erste Modus ein freies Geschenk Gottes an den Menschen ist, in dem der
Mensch nur erkennen und handeln muss, bleibt die Frage offen, wie man unterscheiden
konne, wenn Gott diese Gnade nicht gibt. ,,Dann, so sagt Ignatius, ruft Gott uns dazu auf,

nach dem zweiten oder dritten Modus zu unterscheiden. 33

5.2. Zweiter Modus: Erfahrungen deuten

Die zweite Art, eine Entscheidung nach dem Willen Gottes zu treffen, sei dann,

»wenn Klarheit und Einsicht genug empfangen wird, von der Erfahrung in Tréstung und Trost-
losigkeit her und aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geister.“ (Ex 176)

Wieder nennt Ignatius Bedingungen. Er geht hier weiterhin von Klarheit bzw. Einsicht
aus, die aber nicht wie im ersten Modus als reines Gnadengeschenk schon gegeben ist,
sondern aus dem Leben herausgefiltert werden muss, bis sie hinreichend ist, um zu einem
Erkennen zu fithren. Als ,Filter* erwahnt er hierzu zwei ,Siebe‘, durch die die Unterschei-

dung gehen muss: Zum einen kommt sie aus der geistlichen Erfahrung von Trost und

31 Vgl. ebd., 81.

2 Vgl., ebd., 81-82.

393 Ebd., 82 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Then, Ignatius says, God is calling us to discern according to
a second or third mode.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 81

Trostlosigkeit und zum anderen aus der Erfahrung, die Geister zu unterscheiden, die im
Inneren des Menschen wirken. Interessant dabei ist, dass Ignatius hier zweimal von ,Er-
fahrung‘ spricht. Damit wird unweigerlich betont, dass die Klarheit nicht ohne das leben-
dige Wirken Gottes, das sich durch Erfahrung im Menschen zeige, erlangt werden
konne.*>** Ignatius erwihnt diese Art der Unterscheidung in der zweiten Exerzitienwoche.
Wihrend dieser Zeit betrachtet der Ubende das Leben Jesu in den Evangelien, und Ig-
natius geht davon aus, dass aus diesen Betrachtungen jene Erfahrung erwachse, die zur
Unterscheidung dienen soll.**> Schwienhorst-Schoénberger spricht ebenfalls davon, dass
in der HI. Schrift nicht die Buchstaben das Wichtige seien, sondern es darin um die Er-
fahrung mit Gott gehe, die festgehalten wurde.**® So kann man sagen, dass die gelebte
Erfahrung der Menschen mit Gott, welche in der HI. Schrift enthalten ist, die eigene Er-
fahrung mit Gott unterstiitzen kann.

Gott selber ist es, der den Ubenden zu jener Entscheidung bewegen wolle, die ihn im
Leben wahrhaft gliicklich macht. Als Merkmal dafiir wiren die inneren Bewegungen in
der Zeit des Trostes zu beobachten. Jene Entscheidung, die Gott nicht mdchte, wiirde in
der Zeit der Trostlosigkeit erfahren werden. Damit bilden diese inneren Bewegungen im
Herzen des Menschen, das ,Material‘, das in diesem Modus unterschieden werden
muss.>” Erst wenn geniigend Klarheit in diesem ,Material® vorhanden ist, kann dieser
Modus erfolgreich sein. Was jedoch Trost und Trostlosigkeit ist, erkldrt Ignatius genii-
gend und sollte auch dem, der unterscheiden muss, sehr gut nahegebracht werden.**® Ig-
natius erklért in den Regeln zur Unterscheidung der Geister: ,,[ W]ie uns im Trost jeweils
mehr der gute Geist flihrt und berit, so in der Trostlosigkeit der bose* (Ex 318). Dadurch
wird deutlich, dass fiir ihn die Erfahrungen von Trost und Trostlosigkeit mit der Unter-
scheidung der Geister zusammenhingt. Weil es fiir diesen Modus maBigeblich ist, zwi-
schen Trost und Trostlosigkeit unterscheiden zu konnen, braucht es hierfiir eine ausfiihr-
liche Erkldrung. Diese findet sich im Regelwerk zur Unterscheidung der Geister und be-
trifft den dritten und vierten Punkt dieser Regeln (vgl. Ex 316-317). Gallagher bemerkt

zu diesen beiden Punkten der Regel: ,,[J]e groBer unser Wissen iiber diese Regeln ist,

394 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 48.

395 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. I, 272.

39 Vgl. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, Ludger: Die revidierte Einheitsiibersetzung. Vortrag fiir die Fort-
bildung fiir die Pastoralen Mitarbeiter der Erzdiézese Wien, Wien 21. Mérz 2017.

397 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 48.

398 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. II, 272.



82 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

desto besser sind wir vorbereitet, um [in diesem zweiten Modus] unterscheiden zu kon-

nen.“>*” Aus diesem Grund méchte ich nun ausfiihrlich auf diese beiden Punkte eingehen.

5.2.1. Erklarung der Regel zur Unterscheidung der Geister

5.2.1.1. Der geistliche Trost

Ignatius erkldrt den Trost wie folgt:
,Die dritte [Regel]. Vom geistlichen Trost. Ich rede von Trost, wenn in der Seele eine innere
Bewegung sich verursacht, bei welcher die Seele in Liebe zu ihrem Schdopfer und Herrn zu
entbrennen beginnt und demzufolge kein geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in
sich zu lieben vermag, es sei denn im Schopfer ihrer aller. Desgleichen: wenn einer Trianen
vergieBt, die ihn zur Liebe Seines Herrn bewegen, sei es aus Schmerz iiber seine Siinden oder
iiber das Leiden Christi Unseres Herrn oder iiber andere unmittelbar auf Seinen Dienst und
Lobpreis hin geordnete Dinge. Und endlich nenne ich Trost jede Zunahme von Hoffnung,
Glaube und Liebe, und jede innere Freudigkeit, die ihn zu den himmlischen Dingen ruft und

zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihn besénftigt und befriedet in seinem
Schopfer und Herrn.“ (Ex 316)

Das Erste, das er erwéhnt, ist ,geistlicher’ Trost. Demnach unterscheidet Ignatius hier
zwischen einem Trost, der geistlich ist und einem anderen, der nicht geistlicher Natur ist,
wobei hier keine Wertung entstehen soll im Sinne, dass der geistliche der bessere wire,
sondern es ist blof} eine Klarstellung, auf welcher Ebene der Trost beschrieben werden
soll. ,Geistlich® wird von Ignatius so verstanden, dass es auf das Glaubensleben und die
Verfolgung des Willens Gottes gerichtet ist.*®> Das kann anhand des Wortes ,geistliche
Begleitung® erklirt werden. Begleiter gibt es viele im Leben: Arzte begleiten in medizi-
nischer Sicht den Krankheitszustand ihrer Patienten, Psychologen kiimmern sich in der
Begleitung um die Psyche des Menschen, etc. Unter ,geistlicher Begleitung versteht Ig-
natius aber einen Begleiter, der den zu Begleitenden zu Gott hinfiihren — d.h. begleiten —
soll. Damit betrifft ,geistlich® den Blick auf Gott, sozusagen das Glaubensleben und den
Willen Gottes.*"!

Als Trost versteht Ignatius Freude, Frieden, Liebe etc.**? Das sind Zustiinde, die nicht

39 T. GALLAGHER, Will of God, 100 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,[TThe greater our knowledge of
these Rules, the better prepared we will be to discern.*

400 Gallagher erklirt drei verschiedene Arten, wie innere Bewegungen beschrieben werden konnen: psy-
chisch, moralisch und geistlich. Mit ,psychisch meint er die Bewegungen der Gefiihle: ob jemand zornig
wird, traurig, dngstlich etc. Die ,moralische‘ Seite der Bewegungen seien erkennbar an den Handlungen,
ob das Handeln in Ubereinstimmung mit der Weisung des Evangeliums ist, des Doppelgebotes der Liebe
etc. In diesen Bewegungen findet besonders eine Beobachtung der Beziehungen statt, wie sich diese im
Leben verdndern. Als ,geistlich® wird die Ebene des Glaubens und der Verfolgung des Willens Gottes be-
obachtet, ob innere Bewegungen den Menschen Gott nidher bringen, oder von ihm wegfiihren (vgl. T. GAL-
LAGHER, Discernment of Spirits, 21-22).

'yl ebd., 48-49.

402 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. I, 272.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 83

zwingend etwas mit dem Glauben zu tun haben miissen. Freude kann eine Mutter erleben,
wenn sie ithren Sohn, den sie liebt und der seit Jahren nicht mehr bei ihr war, wieder sieht.
Freude ist erlebbar beim Horen einer Musik, die das Herz des Menschen beriihrt, manch-
mal sogar unter Trianen. Aber all diese Freuden miissen nicht unbedingt ein geistlicher
Trost, also fiir das Glaubensleben von Bedeutung sein. Sie konnen, so schreibt Ignatius,
vom ,guten Geist® dhnlich wie ein Sprungbrett fiir geistliche Trostungen gebraucht wer-
den, um den Menschen zu Gott zu fiihren, miissen es aber nicht.**® Er beschreibt als Kri-
terium fiir diese Art von Trost, ,,wenn die Seele in Liebe zu ihrem Schépfer und Herrn zu
entbrennen beginnt™ (Ex 316). Das Ziel, auf das sich der Trost richtet, den Ignatius meint,
ist Gott.*** Die verschiedenen Arten des geistlichen Trostes zu vermitteln, sei sehr
schwierig, meint Gallagher. Hétte man Ignatius selbst gefragt, was geistlicher Trost im
Letzten ist, hitte er geantwortet: ,,Das ist eine Erfahrung des geistlichen Trostes, das ist

eine andere, das ist wieder eine andere**%

usw. D.h. er geht von der Praxis der Erfahrung
aus, um dem, der es verstehen will, einen Sinn — ein Empfinden — dafiir zu vermitteln. Es
geht sozusagen um das ,Erspliren® des Geistes, bzw. des Heiligen Geistes, der so etwas
schenkt. Es geht im Tiefsten um ein Kennenlernen, wer Gott ist, der diese Erfahrungen
schenkt.**® Ein Beispiel soll das verdeutlichen. Als die hl. Thérése von Lisieux an einer
Henne vortiberging, die ihre Kiiken unter ihren Fliigeln barg, bliebt sie stehen. Als Pauline
sie zum Weitergehen aufforderte, berichtet die, dass Théréses Augen mit Tranen gefiillt
waren und als Pauline sie darauf ansprach, konnte Thérese nicht reden. Spéter erklérte
Thérese, dass sie weinte, weil sie erkannte, dass Gott genau so wie die Henne die Kiiken
bei sich sammelte, auch an ihr handelte, weil sie immer unter seinen Fliigeln geborgen
war.*"” Aus diesem Erlebnis lassen sich die zwei Arten des Trostes gut aufzeigen. Zuerst
war Thérése blof3 durch das Ereignis, dass die Henne ihre Kiiken unter ihren Fliigeln barg,
beriihrt. Das hatte aber zuerst keine geistliche Natur, es war ein einfacher Trost. Dieser

anfangliche Trost wurde aber von Gott in einen geistlichen Trost weitergefiihrt. Als ihr

das Schriftwort einfiel, wie Gott seine Fliigel iiber die Seinen ausbreitet,**® beginnt das,

403 Vgl. Ex 317 bzw. dazu Gallaghers Ausfiihrungen zum Stichwort ,Sprungbrett* (Discernment of Spirits,
50).

404 Vgl. ebd., The Discernment of Spirits., 48-49.

405 Ebd., 51 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,, This is an experience of spiritual consolation, this is another,
this is yet another®.

406 Vgl. ebd.

407 Vgl. THERESE VON LISIEUX, Her Last Conversations. Translated from the Original Manuscripts by John
Clarke O.C.D.., Washington D.C. 1977, 60.

408 vgl. ,,Wie oft wollte ich deine Kinder um mich sammeln, so wie eine Henne ihre Kiiken unter ihre
Fligel nimmt* (Mt 23,37) bzw. ,,Ja, du [Gott] wurdest meine Hilfe; jubeln kann ich im Schatten deiner
Fliigel. (Ps 63,7) Diesen Gedanken erwéhnt Gallagher, wenn er die Erzahlung von der hl. Thérése auslegt
(Discernment of Spirits, 50).



84 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

was Ignatius als innere Bewegung beschreibt, die zu Gott hingeht. Da versteht Thérése
plotzlich etwas von Gott, das sie trostet. Dieser Trost greift bis in ihre personliche Glau-
benssicht ein, indem sie erkannte, dass Gott ebenso an ihrem Leben handelte, wie die
Henne an den Kiiken.*” Anhand des Beispiels der Thérése liegt es auf der Hand, nicht-
geistliche Trostungen von anderen zu unterscheiden, die fiir die Findung des Willens Got-
tes relevant sind. Dazu braucht der Mensch ein Mindestmal an Sensibilitdt und geistigem

Empfinden.*!?

,Diese Fahigkeit [zwischen geistlichem und nicht-geistlichem Trost zu un-
terscheiden] erlaubt ihnen [den Ubenden], einerseits die Vermeidung von geistlichen
Schlussfolgerungen aus nicht-geistlichen Trostungen und andererseits die Stirke zu ge-
winnen, die Gott aus dem echten geistlichen Trost ersehnt.*“*!! Ich mochte zur Erliuterung
ein Lebensbeispiel einer mir bekannten Person darstellen:*!? Felix war in seinem Leben
im inneren Zwiespalt, ob Gott ihm das Ordensleben oder die Ehe als Lebensweg zeigte.
Im Gebet empfand er viel Freude, und die Ordensgemeinschaft war nicht abgeneigt, ihn
aufzunehmen. Er aber war sich nicht sicher, ob er diesen Weg wihlen sollte. Nach den
Jahren der Ausbildung, verliebte er sich in Lydia. Jedes Mal, wenn er sie traf, empfand
er groBBere Freude als im Gebet und fiihlte sich mit ihr sicher. Da er meinte, dass dies der
Fingerzeig Gottes sei, verlobte er sich nach kurzer Zeit, ohne eine genauere Priifung die-
ses Trostes, und heiratete Lydia. Spéter stellte sich heraus, dass diese grof3ere Freude nur
die Gefiihle der Verliebtheit waren. Felix hatte also aus einer rein menschlichen Regung
(durch die Phase der Verliebtheit) auf eine geistliche Trostung von Gott geschlossen,
ohne diese richtig verstanden zu haben. Dieser falsche Schluss fiihrte seine innere Bewe-
gung nicht zu Gott, sondern entfernte sie im weiteren Verlauf der Beziehung. Dies ist ein
Beispiel dafiir, dass nicht-geistliche Trostungen nicht mit geistlichen Trostungen ver-
wechselt werden diirfen. Ein anderes, gegenteiliges Beispiel erzéhlt Gallagher:

» Ein] Mann war eines Tages aufgrund einer schwierigen Situation bedriickt. Er stellte sich

dieser und die Angelegenheit ging gut aus. Diese Erfahrung zeigte ihm erneut, dass der un-

endliche Gott ihn kennt und liebt. Als er nach Hause fahrt, weitet sich sein Herz, im gliickli-
chen Empfinden iiber Gott, der ihm nahe ist in Zeiten der Not.*4!3

409 Vgl. ebd.

410 Vo], T. GALLAGHER, Will of God, 100.

411 T, GALLAGHER, Discernment of Spirits, 51 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,, This ability permits them,
on the one hand, to avoid drawing spiritual conclusions from non-spiritual movements and, on the other, to
gain strength as God desires from genuinely spiritual consolation.

412 Ich habe dabei Namen und biografische Daten soweit verdndert, dass der Sinngehalt der Aussage erhal-
ten bleibt, diese reale Person jedoch unkenntlich wird.

413 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 52 [Ubers. A.S.]. Text im Original; ,,/A] man has been worried
about a difficult situation to be faced at work this day. He has faced it and matters have gone well. The
experience reveals to him afresh expands in a happy sense of love for the God who is so close to him in
time of need.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 85

Dieses Beispiel, genauso wie das der hl. Thérése, macht deutlich, was Ignatius mit ,,in
Liebe zu ihrem Schopfer und Herrn zu entbrennen® (Ex 316) meint. Denn in diesen Situ-
ationen beginnt eine Liebe zu Gott im Herzen zu entstehen, die vorher nicht war. Solche
Erfahrungen konnen aber in Dauer und Intensitit verschieden sein. Wéhrend der Mann
im Auto einfach das Empfinden hat, gliicklich zu sein, ist Thérése so stark beriihrt, dass
sie sogar weint. ,,Solche Unterschiede in Dauer und Intensitét charakterisieren alle For-
men des geistlichen Trostes.“*

Im Anschluss nennt Ignatius als weiteres Merkmal, dass jener geistlich Getrdstete ,.kein
geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn
im Schopfer ihrer aller” (Ex 316). Mit der Erfahrung des Trostes weitet sich das Herz,
wie am Beispiel des Mannes, der in der schwierigen Situation Gottes Hilfe empfand. Die-
ses ,Ding* (die schwere Situation) sah der Mann nun im Lichte des Schopfers. Genauso
betrachtete Thérése ihre Situation nun in Gott. Deshalb bildet, im geistlichen Trost,
manchmal eine nicht-geistliche Trostung dieses Sprungbrett, durch das Gott wirken kann
und der Seele eine Trostung im geistigen Bereich zuteilwerden lisst.*!®

An dritter Stelle erwédhnt Ignatius, ,,wenn einer Trénen vergiet“ (Ex 316), entweder aus
Reue iliber begangene Siinden, oder aus Liebe zum Leiden Christi oder Ereignisse die auf
thn hingeordnet sind. (Vgl. ebd.) Bei der Siinderin, die in das Haus des Pharisders kommt,
um aus Liebe zu Jesu seine Fiile mit ihren Trédnen zu waschen und mit ihrem Haar zu
trocknen,*'® zeigt sich, was Ignatius mit Trinen der Reue meint. Bei der hl. Thérése wird
deutlich, dass ihre Tridnen auf den Lobpreis Gottes hingerichtet waren. Damit ist ausge-
sagt, dass Ignatius diesen geistlichen Trost nicht ausschlieflich ,im Geiste* versteht, son-
dern dass der ganze Mensch getrdstet werden kann, auch in seiner emotionalen, leiblichen
Seite. Dies bedeute jedoch nicht automatisch, dass jede Emotion sofort geistliche Folgen
haben muss.*!’

Dann nennt Ignatius weiter ,,jede Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe* (Ex 316).
Gerade bei dieser Art der Trostung gibt es ein Vorher und ein Nachher. Zum Beispiel
hatte ein Mann im Gebet viele Zerstreuungen und nur wenig Vertrauen in Gottes Gegen-
wart. Er rief sich eines Tages die Bibelstelle von Mt 28,20 (,,Seid gewiss: Ich bin bei

euch®) in Erinnerung und empfand dabei tiefen Trost, verbunden mit der Einsicht, dass

414 Ebd., 52-53 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Such variations in duration and intensity characterize all
forms of spiritual consolation.*

415 vgl. ebd., 50.

416 vgl. Lk 7,36-50. Dieses Beispiel erwiihnt Gallager in: Discernment of Spirits, 54.

47 Vgl. ebd., 53.



86 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Gott wirklich bei ihm ist. In spéteren Zeiten der Zerstreutheit gelang es ihm, trotz neuer-
licher Zerstreuung, im Gebet und der Gegenwart Gottes zu bleiben.*!® Hier ist eindeutig
eine Zunahme an Glauben vorhanden, da dieser Trost den Mann durch eine tiefere Liebe
im Gebet zu Gott gefiihrt hatte.

Am Ende dieser Regel erwihnt Ignatius, dass ,,jede innere Freudigkeit, die ihn zu den
himmlischen Dingen ruft und zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, [geistlicher Trost
sei,] indem sie ihn besdnftigt und befriedet in seinem Schopfer und Herrn* (Ex 316). Das
bedeutet, dass den Menschen eine Freude zu den himmlischen Dingen zieht — also weg
von den nur irdischen Dingen —, die mit Gott zu tun haben. Aus dieser Freude erwéachst
Besinftigung und Frieden als Zeichen des geistlichen Trostes. Gallagher erzéhlt von ei-
nem Kleriker, der am Sonntag von vielen Leuten horte, wie hilfreich seine Predigt war.
Da ,,wandte sich sein Herz in einer sanften Freude Gott zu. Er erfuhr sich in wachsender
Dankbarkeit fiir den Ruf Gottes und war hingezogen zu den Mitteln, die ihn stirkten:
Gebet, Studium und pastorale Arbeit an diesen Menschen.“*!” Genau diese Bewegung
beschreibt Ignatius als geistliche Trostung: Hingezogen sein zu Gott und Freude und Frie-
den an himmlischen Dingen zu haben, wie beispielsweise Gottes Ruf oder das Gebet oder
der Dienst an anderen etc.*?°

AbschlieBend kann festgehalten werden, dass all die Gedanken, Regungen und Geister,
die mit diesen Kriterien zu Gott hinfiihren und durch eine Trostung erkennbar sind, gut
sind und im letzten von Gott selbst geschenkt werden.**! Dies sind die ,guten Geister* die
Ignatius in seiner Regel nennt.**> Wer diese Trostungen in seinem Alltag erkennt und zu

deuten weif, der findet Gott in seinem Leben.**

5.2.1.2. Die geistliche Trostlosigkeit
Die vierte Regel des Ignatius beschreibt folgendes:
,Die vierte [Regel]. Von der geistlichen Trostlosigkeit. Ich nenne Trostlosigkeit alles, was zur

dritten Regel [vom Trost] in Gegensatz steht, als da ist: Verfinsterung der Seele, Verwirrung
in ihr, Hinneigung zu den niedrigen und erdhaften Dingen, Unruhe verschiedener Getrieben-

418 Vgl ebd., 55.

419 Ebd., 56 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,his heart turns to God in quiet joy. He finds himself in-
creasingly grateful for his calling and drawn to the means that strengthen it: prayer, study, and pastoral
service to his people.*

420 vgl. ebd.

1 vgl. ebd., 57.

422 Vgl. Ex 318: ,,Denn wie uns im Trost jeweils mehr der gute Geist fiihrt und berit [...]«.

423 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 57.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 87

heiten und Anfechtungen, die zum Mangel an Glauben, an Hoffnung, an Liebe bewegen, wo-
bei sich die Seele ganz trig, lau, traurig findet und wie getrennt von ihrem Schopfer und
Herrn.“ (Ex 317)**

Als geistliche Trostlosigkeit kennzeichnet er schlichtweg ,,alles, was zur dritten Regel in
Gegensatz steht* (ebd.). Dieser Gegensatz besteht schon in der nicht-geistlichen Trostlo-
sigkeit: Wenn natiirlicher Trost Freude, Friede, Liebe, etc. bedeutet, dann ist Trostlosig-
keit Traurigkeit, Unruhe, Hass, etc.*?® Dieser Gegensatz wird auf die geistliche Ebene
iibertragen. ,,Folglich bezeichnet die Phrase geistliche Trostlosigkeit eine affektive
Schwere (und daher ,Trostlosigkeit®), die direkt auf unseren Glauben und die Verfolgung
von Gottes Willen (und daher ,geistlich®) wirkt.“**® Aus diesem Grund muss in der Trost-
losigkeit wie im Trost unterschieden werden, ob etwas nicht-geistliche oder geistliche
Trostlosigkeit ist. Wer sich iiberarbeitet, oder zu wenig Erholung dem Leib gibt wird er-
leben, dass er kraftlos wird, und alles weitere als schwer empfindet: So ,,werden wir eine
physisch konstituierte nicht-geistliche Trostlosigkeit erfahren.“*?” Wie aber im Trost der
,gute Geist* fiihren kann, so kann in der Trostlosigkeit der ,bose Geist* diese Zeiten wie
ein Sprungbrett fiir die geistliche Ebene nutzen.**® Es sei ein Erfahrungsbericht genannt,
um diese und die weiteren Zeilen des Ignatius zu erldutern. Jane machte Exerzitien und
erlebte in den ersten Tagen einen tiefen Frieden und empfand Freude, da sie sich Gott
sehr nahe fiihlte. Daher verldngerte sie am dritten Tag ihre Gebetszeiten in den Exerzi-
tien.*” Die nichsten Tage liefen folgendermafen ab:
4. Tag: Jane stand auf mit schlimmen Kopfschmerzen, fiihlte sich ausgebrannt und unter
Spannung. Sie konnte nicht gut beten. Die ganze Freude war wie weggeblasen. Sie war miide
und traurig und launisch. Schlielich erzéhlte sie am Abend dem Begleiter tiber ihre Téatigkei-
ten am Tag davor mit seinen Ergebnissen. Der Begleiter wies sie an, die Gebetszeiten zu ver-
kiirzen und mehr zu ruhen.
5. Tag: Sie folgte der Weisung, betete weniger, aber es fehlte noch immer der Enthusiasmus
und war mit Schwermut beladen.

6. Tag: Bei ihrem Morgengebet wurde sie sehr verwirrt. Sie begann an der Gegenwart des
Herrn zu zweifeln, sogar an den ersten Tagen ihrer Exerzitien. Naja, dachte sie, das alles miisse

424 Ich habe hier den letzten Satz der dritten Regel (,,Denn wie der Trost das Gegenteil der Trostlosigkeit
ist, so sind auch die Gedanken, die der Trostlosigkeit entspringen, entgegengesetzt den Gedanken, die aus
dem Trost entstehen.” [Ex 317]) bewusst vorenthalten, da ich auf diesen im Kapitel 5.2.1.3. noch genauer
eingehen werde.

425 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 11, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. II, 271.

420 T, GALLAGHER, Discernment of Spirits, 60-61 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Thus, the phrase spir-
itual desolation indicates an affective heaviness (and so ,desolation®) directly impacting our faith and pur-
suit of God’s will (and so ,spiritual ).

427 Bbd., 61 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,,we will experience physically based nonspiritual desola-
tion.*

428 Vgl. Ex 317 bzw. dazu Gallaghers Ausfiithrungen zum Stichwort ,Sprungbrett’, in Discernment of Spi-
rits, 61.

42 Ebd., 59.



88 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

sie ithrer wilden Fantasie zuschreiben. Wer war sie, dass ihr ein Geschmack der Anmut des
Herrn gegeben wiirde? In ihr begann die Entmutigung zu wachsen, bei dem Gedanken, dass
sie nicht fiir ein tiefes Gebetsleben geeignet ist. [hr Verlangen nach Gott war nur eine Illusion.
Der Rest des Tages war gepragt von Unruhe, Verwirrung und einem Empfinden der Entmuti-

gung <430

Aus den ersten Tagen der Exerzitien ist ersichtlich, dass Jane im geistlichen Trost gelebt
hat und daraufhin ihre Gebetspraxis dnderte. Dann aber folgte zuerst eine nicht-geistliche
Trostlosigkeit, da sie Kopfschmerzen bekam, miide und launisch wurde. Dann aber be-
ginnt sie an der Gegenwart Gottes zu zweifeln. Hier greift diese Trostlosigkeit in das
Glaubensleben von Jane ein.

Ignatius beschreibt die geistliche Trostlosigkeit weiter als ,,Verfinsterung der Seele, Ver-
wirrung in thr (Ex 317). In dieser Zeit erlebt jene Seele, die in dieser geistlichen Trost-
losigkeit ist, keine Klarheit, kein Licht, sondern eine Finsternis, also genau die gegensitz-
liche Bewegung im Inneren des Menschen. Weil in diesem Zustand das Licht fehlt, man-
gelt es auch an Erkenntnis, was im geistigen Bereich geschieht. Ebenso ging es Jane. Sie
dachte an ,wilde Fantasien‘ und an eine ,Illusion‘. In ihrem Morgengebet wurde sie ,ver-
wirrt‘. Das ist also die erste Form, die Ignatius damit beschreibt: Finsternis und Verwir-
rung in der Seele.**!

Dann féhrt Ignatius fort mit seiner Aufzidhlung: ,,Hinneigung zu den niedrigen und erd-
haften Dingen* (Ex 317). Wie der geistliche Trost hinauf zu himmlischen Dingen fiihrt
(Gebet, Gottes- und Nachstenliebe etc.), so fiihrt die geistliche Trostlosigkeit hinunter zu
den Dingen, die einen auf die Erde binden: ,,materieller Komfort, Befriedigung des Kor-
pers in verschiedenen Arten, Erinnerung an solche Dinge der Vergangenheit, Férderung
von leeren Nebensichlichkeiten, Zerstreuung durch die Medien, das Internet, Geschéf-
tigkeit, oberflichliche Unterhaltung, und &hnliche Titigkeiten.***? Ignatius beschreibt mit

,hiedrigen und erdhaften Dingen* (Ex 317) nicht die Dinge selbst, sondern er stellt ein

439 TONER, Jules: Spirit of Light or Darkness? A Casebook for Studying Discernment of Spirits, St. Louis
1995, 66 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Day 4: Jane gets up with a bad headache, feeling exhausted and
under strain. She cannot pray well. All joy has evaporated. She is tired and sad and moody. Finally in the
evening she tells the director about her action of the previous day and its results. The director advises cutting
down on prayer time and resting more. Day 5: She follows the advice, prays less but still has no enthusiasm
and is filled with gloom. Day 6: At her morning prayer she becomes very much disturbed. She begins to
doubt, the Lord’s presence to her even in the opening days of the retreat. Probably, she thinks, she should
attribute everything to her overactive imagination. Who is she to be given a taste of the sweetness of the
Lord? She begins to grow discouraged at the thought that she is not meant for a deep prayer life. Her desire
for God is just an illusion. The rest of that day is one of disquietude, confusion and a sense of discourage-
ment.*

431Vgl. Ex 317 und T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 62.

42 Ebd., 63 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ..., material comforts, gratification of the body in various
ways, memories of such things from the past, immersion in empty trivia, diversion through the media, the
Internet, busyness, superficial conversation, and similar occupations.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 89

wichtiges Wort voran: ,Hinneigung*‘. Fiir ihn geht es um die innere Bewegung, die weg
von Gott und zu etwas Niedrigerem stattfindet. Hier spricht Ignatius nicht davon, dass
Erholung schlecht wire, diese kann ndmlich sogar der Berufung und Arbeit im Weinberg
Gottes dienlich sein, sondern es geht ihm um eine Bewegung, die aus einer Trostlosigkeit
heraus entsteht.*>* Dieser Gedankengang soll durch ein weiteres Beispiel verdeutlicht
werden:
»John hat nach seiner Bekehrung, als ein bisschen iiber dreiBlig Jahre alt war, sein Leben jah-
relang dem Herrn hingegeben. Der Glaube, der seiner Arbeit, dem tdglichem Gebet, seiner
Teilnahme in der Kirche und seinem Familienleben, als Antwort auf die Liebe Gottes, Sinn
gibt, ist das Wichtigste in seinem Leben; denn zu all dem zieht ihn bestdndig sein Herz, das
sich in der Liebe zu Gott verzehrt. Sein friiherer, egozentrischer und ausschweifender Lebens-
stil hat seit langem aufgehort ihn anzuziehen. Aber nun war das Gebet seit einigen Wochen
langweilig [bzw. wortlich trocken] geworden und John befiirchte, dass etwas falsch lduft. Gott
scheint weit weg zu sein, und er fiirchte sich, irgendwie gegen den Herrn gefehlt zu haben. Er
beginnt deshalb an der Echtheit seines ganzen Glaubenslebens zu zweifeln und dadurch, dass
er in der Anstrengung verbleibt zu beten und zu dienen, wird sein Herz zunehmend schwer
und aufgewiihlt. An diesem Tag fiihlt sich John einsam und empfindet, dass er kein Verlangen
nach dem iiblichen Gebet hat. Er wiirde das Gebet eher verschieben oder einfach weglassen.

Er tiberlegt zwischen Channel-surfing im Fernsehen, oder verschiedene Webseiten und Chat-
rooms im Internet zu besuchen und diese Gedanken scheinen ihm willkommen zu sein. 43

Bei John ist klar ersichtlich, dass ihn die geistliche Trostlosigkeit erfasst hatte. Sein Herz
wurde ,schwer und aufgewiihlt* und er empfand keine Anziehung mehr zum Gebet. Ob-
wohl er aus seinem egozentrischen Lebensstil ausgestiegen war, beginnt dieser wieder
anziehend zu werden. Und so beginnt eine Bewegung in seinem Herzen, die weg von
himmlischen hin zu erdhaften Dingen stattfindet. Kennzeichnend dafiir ist, anstatt des
Gebetes eine andere Handlung zu setzen. Die Zeit, in der Gott wichtig ist, wird nicht mehr
als belohnend erfahren, sondern als Verlust empfunden.

,unruhe verschiedener Getriebenheiten und Anfechtungen, die zum Mangel an Glauben,
an Hoffnung, an Liebe bewegen* (Ex 317), empfindet dann die Seele, schreibt Ignatius.

Genau das verspiirte John, wie auch Jane. Beide wurden in ihrem Glaubensleben unsicher

43 Vgl. z.B. den Brief des hl. Ignatius an Schwester Teresa Rejadella vom 11. September 1536 in: IGNATIUS
VON LOYOLA, Trost und Weisung, 61-63.

44 T, GALLAGHER, Discernment of Spirits, 63 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,John has dedicated his life
to the Lord for years following a time of conversion in his early thirties. The faith that gives meaning to his
work, daily prayer, participation in the church and family life as a response of God’s love is the most
important thing in his life; to all this, in the love he feels for God, his heart is consistently drawn. His former
self-centered and self-indulgent lifestyle has long ceased to attract him. But now prayer has been dry for
some weeks, and John is afraid that something has gone wrong. God seems distant and he fears that he has
somehow failed the Lord. He begins to doubt the authenticity of his entire life of faith, and, though he
perseveres in his effort to pray and to serve, his heart is increasingly heavy and troubled. This day John
feels lonely and finds that he has no desire for his customary prayer. He would rather postpone or simply
omit the prayer. He considers channel surfing on television or visiting different Web sites and chat rooms
on the Internet, and the thought seems welcome to him.*



90 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

und innerlich unruhig. Das zeigte sich in den verschiedenen Gedanken, die nun auf sie
einprasselten. Beide begannen an ihrem ganzen Glaubensleben zu ,zweifeln‘. Diese ,An-
fechtung® hat nach Ignatius das Ziel, den Glauben, die Hoffnung und die Liebe zu verrin-
gern. Jane hatte den Gedanken, dass ,,sie nicht fiir ein tiefes Gebetsleben geeignet ist.“4*
John ,,wiirde das Gebet eher verschieben oder einfach weglassen.“43® Sie fiihlen sich weit
weg von Gott und sind angefochten in ihrer negativen ,Getriebenheit® Handlungen zu
setzten, die diesen Mangel an Glauben ausdriicken.**” Das Schliisselwort fiir solche Er-
fahrungen bilde das ,Fiihlen‘ bzw. ,Empfinden‘. Uber diesen besonderen Zustand der
Seele in der Trostlosigkeit beschreibt Gallagher Folgendes: ,,Dieses Gefiihl sagt nichts
dartiber aus, ob solche hingebungsvollen Personen tatsichlich nicht von Gott geliebt sind,
sondern ist eher ein klassisches Zeichen fiir geistliche Trostlosigkeit.“**® Dieses Gefiihl
konne sehr real werden, auch wenn es letztlich eine Liige darstellt, die erkannt werde
muss, um richtig damit umgehen zu kénnen.**®

In der Trostlosigkeit fiihlt sich ,,die Seele ganz trag, lau, traurig™ (Ex 317). Wichtig dabei
sei, diese Zustinde zu erkennen und richtig zuordnen zu kdnnen, denn wenn die Person
,hicht geistig wachsam ist und es nicht versteht, der Schaden, den diese drei Haltungen
verursachen konnen, allzu offensichtlich ist.“**? Denn schlieBlich, so schreibt Ignatius,
sei das letzte Ziel in dieser Phase, dass die Seele sich ,,wie getrennt [empfindet] von ihrem
Schopfer und Herrn.* (Ebd.) John empfindet, dass er etwas falsch gemacht hat und Gott
thn deshalb nicht mehr liebt. Jane denkt an Illusionen. Solche Menschen haben das Emp-
finden, ,,von ihrem Schopfer und Herrn* (Ebd.) getrennt zu sein. ,,Ignatius charakterisiert
dieses Gefiihl des Getrenntseins bewusst mit den Worten ,als ob* [wie]. Obwohl sie fiik-
len, von Gott getrennt zu sein, sind diese Personen, die in der geistlichen Trostlosigkeit
sind, in Wahrheit nicht von Gott getrennt, der immer ,Emmanuel,‘ ,Gott mit uns‘, ist.*“**!
Es geht hier um eine Zeit, in der das Empfinden nicht der Tatsache entspricht, an die diese

Menschen in ruhigen Zustédnden ihrer Seele glauben. Deshalb sei es wichtig, diese For-

men der geistlichen Trostlosigkeit zu verstehen, damit diese Menschen in ithrem Glauben

433 J. TONER, Spirit of Light or Darkness?, 66 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ..., that she is not meant for
a deep prayer life.”

436 T, GALLAGHER, Discernment of Spirits, 63 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,,would rather postpone
or simply omit the prayer.*

7 Vgl. ebd., 64-65.

438 Ebd., 65 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,This feeling does not signify that such dedicated persons in
fact have no love of God but is, rather, a classic indication of spiritual desolation.*

439 Vgl. ebd.

40 Ebd., 66 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ...,,is not spiritually aware and does not understand this, the
harm these three attitudes can cause is too evident.*

441 Ebd. [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Though they feel separated from God, persons in spiritual deso-
lation are not in fact separated from the God who is ever ,Emmanuel,* ,God with us*.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 91

wachsen konnen und nicht der Versuchung und Anfechtung erliegen, die der Bdse in
dieser Zeit wirken kann.**? Diese Zustinde kénnen genauso wie im Trost verschieden
sein in Dauer und Intensitét, sind aber immer auf den Glauben und die Verfolgung des
Willens Gottes gerichtet. ,,Eine Bewegung der Unruhe kann das Gebet einer Person nur
kurz treffen oder kann eine ganze Gebetszeit charakterisieren, einen Morgen, einen Tag
oder mehrere Tage.“*** Ebenso kann es in der Intensitiit variieren, manchmal mit starken,

andernfalls mit sehr schwachen Gefiihlen.

5.2.1.3. Zur Unterscheidung der Geister
In dieser Zeit des geistlichen Trostes oder der geistlichen Trostlosigkeit schreibt Ignatius

am Ende seiner vierten Regel Folgendes:

»Denn wie der Trost das Gegenteil der Trostlosigkeit ist, so sind auch die Gedanken, die der
Trostlosigkeit entspringen, entgegengesetzt den Gedanken, die aus dem Trost entstehen.*
(Ex 317)

Diese Bewegung der Gedanken versteht Ignatius als Unterscheidung der Geister. Durch
die Erklarung, die er gibt, ist in den beiden oben angefiihrten Beispielen von Jane und
John die Praxis dieser Regel klarer erkennbar. Zuerst fielen sie in den Zustand geistlicher
Trostlosigkeit und dann erhielten sie Gedanken, die sie weg von Gott gezogen haben.
Dem entgegengesetzt sind Gedanken in Zeiten des Trostes. So wie Thérese, aus threm
Erlebnis mit der Henne und den Kiiken tiber die Schrift und das Wirken Gottes nachzu-
denken begann, oder dem Mann, der die Stelle aus dem Matthdusevangelium nun besser
verstand, in der Zeit des Trostes Gedanken geschenkt wurden, die sie tiefer in Gottes
Liebe und Gegenwart fiihrten,*** ist es genau die entgegengesetzte Bewegung die Ignatius
hier beschreibt. Interessant ist, dass Ignatius von ,entspringen und ,entstehen‘ der Ge-
danken spricht. Das bedeutet, dass aus diesen Zustidnden (des Trostes und der Trostlosig-
keit) Gedanken hervorkommen. Und die Reihenfolge ist eindeutig: Zuerst kommen Trost
und Trostlosigkeit, dann erst die Gedanken.**> Wenn beispielsweise Thérése zuerst die
Henne sah, erwuchs aus dieser Situation der nicht-geistliche Trost, aber aus diesem der
geistliche Trost, aus dem geistlichen Trost schlielich die Gedanken. Gegensitzlich bei

Jane: Bei ihr waren zuerst das ,Ausgelaugt-Sein‘ und die Miidigkeit vorhanden, daraus

2 Vgl. ebd., 66-67.

43 Ebd., 67 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,A movement of disquiet may touch a person’s prayer only
briefly or may characterize an entire time of prayer, a morning, a day, or days, at a time.*

444 vgl. Seite 85.

45 Vgl. ebd., 69-70.



92 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

erwuchs nicht-geistliche Trostlosigkeit, aus dieser aber geistliche Trostlosigkeit und dar-
aus erst die Gedanken, die sich gegen Gott richteten. Deshalb seien nicht nur Trost und
Trostlosigkeit entgegengesetzt, sondern auch die Gedanken, entsprechend der jeweiligen
Quelle, der sie entspringen. Wenn der Mensch in Zeiten des geistlichen Trostes Gedanken
iber Gott, seine Liebe, sein Wirken, die Bestdrkung, etc. hat, so hat der Mensch in Zeiten
der geistlichen Trostlosigkeit Gedanken, die von Gott ablenken, ihn unwichtig machen,
ihn entmutigen etc.**® Das ist die Unterscheidung welcher Geist nun die Gedanken er-
zeugt, fordert oder bestirkt. Diese Geister wiren damit eindeutig erkennbar und das ist
im vollen Sinne gemeint, wenn Ignatius davon spricht, dass uns ,,im Trost jeweils mehr
der gute Geist fiihrt und berit [... und] in der Trostlosigkeit der bose* (Ex 318).

Ich mochte abschlieBend erwdhnen, dass man Ignatius so verstehen muss, dass Gott selbst
es ist, der den geistlichen Trost gibt, aber nie die geistliche Trostlosigkeit aus sich heraus
geben wiirde, sondern diese immer eine Zulassung des Feindes darstellt. Wenn der geist-
liche Trost das Ziel hat, uns Klarheit iiber Gott und seinen Willen zu schenken, so hat die
geistliche Trostlosigkeit das groBere Ziel, wertvolle geistliche Erfahrungen zu machen,
die im geistlichen Leben weiterhelfen.**” Dazu erklirt Gallagher: ,,Ignatius meint, dass
wenn wir glaubensvoll geistlicher Trostlosigkeit widerstehen, wir dann wir geistliche
Lektionen ,lernen‘, die hdchst niitzlich sind auf unserem geistlichen Weg.“**® Deshalb
besteht Ignatius darauf, diese Priifung {iber sich ergehen zu lassen, und festzustehen in
dem, was man vor der Zeit der Trostlosigkeit erkannt hat: ,,Zur Zeit der Trostlosigkeit
soll man nie eine Anderung treffen, sondern fest und bestéindig in den Vorsitzen und der
Entscheidung stehen, in denen man am Tag vor dieser Trostlosigkeit stand oder in der

Entscheidung, in der man im vorausgehenden Trost stand.* (Ex 318)

5.2.2. Unterscheidung im zweiten Modus

Im zweiten Modus spricht Ignatius von einer Schwelle, die aus den Erfahrungen von Trost
und Trostlosigkeit tiberschritten werden muss. Denn wenn ,,Klarheit und Einsicht genug
empfangen wird, von der Erfahrung in Trostung und Trostlosigkeit her* (Ex 317), dann
zeigt Gott klar seinen Willen. Die Erfahrung aus Trost und Trostlosigkeit wird ergénzt,
durch den Zusatz: ,,[U]nd aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geis-
ter.“ (Ex 317) Damit meint Ignatius die Gedanken, die dann im Menschen aus solchen

Situationen hervorgehen. Denn ,,wie uns im Trost jeweils mehr der gute Geist fiihrt und

446 vgl. ebd., 70.

47 Vgl. ebd., 67-68.

448 Bbd., 68 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,, Ignatius understands that when we faithfully resist spiritual
desolation we ,learn’ spiritual lessons highly useful for our spiritual journey.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 93

berit, so in der Trostlosigkeit der bose, auf dessen Ratschldge hin wir den Weg nie finden
konnen, um das Rechte zu treffen.” (Ex 318). Diese ,Fiihrung® und ,Beratung®, die sich in
unseren Gedanken abspielt, weist uns dann in verschiedene Richtungen. Deshalb solle
der Mensch in diesem zweiten Modus regelméfig das Leben Jesu in den Evangelien be-
trachten und seine Empfindungen beobachten.**’ Dazu sei es hilfreich, die gewonnen Er-
fahrungen aufzuzeichnen, wie es Ignatius selbst tat, da sich dieser Modus iiber einen 14n-
geren Zeitraum erstrecke.*** Gerade in diesem Modus der Unterscheidung braucht es ei-
nen geistlichen Begleiter mit Erfahrung, der gute Ratschldge geben kann und das Be-
wusstsein auf diese Momente im Leben schirfen kann. Ohne eine solche Begleitung halte
dieser Modus sehr viele Fallstricke bereit.*’! Je mehr also der Ubende im Verstindnis
iiber geistlichen Trost und Trostlosigkeit lerne, desto mehr wird er im zweiten Modus in
der Kenntnis des Willens Gottes voranschreiten konnen. ,,Die Mittel fiir ein solches
Wachstum sind viele: ignatianische Exerzitien mit erfahrenen Begleitern, Lesen, Unter-
richt und wie wir es schon so oft gesagt haben, Fiihrung von geistlichen Begleitern, die
kompetent sind in der Unterscheidung.*+*>
In diesem Modus gehe es darum, zu erkennen, zu welcher Wahl, die getroffen werden
soll, die inneren Bewegungen des Ubenden hinfiihren. So wie in der Zeit des Trostes Gott
wirke und zu seinem Willen die Seele bewege, sei in der Trostlosigkeit das Gegensatzli-
che erkennbar und damit jene Entscheidung, die Gott nicht wolle. Als konkrete Hilfestel-
lungen bietet Gallagher Fragen an, die helfen sollen, diesen Vorgang besser zu verstehen:
»In Zeiten des geistlichen Trostes, zu welcher Wahl fiihle ich mich geneigt? Ist diese Neigung
wiedergekehrt? Genug, sodass ein klares Muster der Neigung zu einer Wahl im geistlichen
Trost aufgetaucht ist? Ist es soweit genug, sodass — weil ,in Trost jeweils mehr der gute Geist
fiihrt und berét — ich vertrauensvoll urteilen kann, mit der Hilfe meines geistlichen Begleiters,
dass Gott mich zu dieser Wahl ruft? Ist diese Beratung weiterhin bestétigt durch die gegen-

satzliche Neigung in der Zeit der geistlichen Trostlosigkeit — jene Zeit, in der der bose Geist
fiihrt und berdt?*>?

449 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 87.

430 Vgl. das geistliche Tagebuch des Ignatius in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 353-428. bzw. den
Kommentar von T. GALLAGHER, Will of God, 85, 87.

41 Vgl. ebd., 100-101. Vgl. das Beispiel von John im Kapitel iiber die geistliche Trostlosigkeit (5.3.1.2.,
Seite 89-90).

42 Ebd., 100. [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,, The means for such growth are many: Ignatian retreats with
experienced directors, reading, classes, and, as we have said so often, accompaniment by spiritual guides
knowledgeable in discernment.*

453 Ebd., 88 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,In times of spiritual consolation, to which option have I felt
inclined? Has this inclination recurred? Enough so that a clear pattern of inclination to one option when in
spiritual consolation has emerged? Enough so that, since ,in consolation the good spirit guides and counsels
us more,” I may confidently judge, with the aid of my spiritual guide, that God is calling me to this option?
Is this judgment further confirmed by the opposite inclination in time of spiritual desolation — the time
when the bad spirit guides and counsels?*



94 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Ignatius selbst praktizierte in seinen schwierigen Situationen diesen Modus. Durch seine
Aufzeichnungen ist uns seine Vorgehensweise gut iiberliefert.*>* Im Jahre 1544 war er
mit seiner Gemeinschaft vor die Frage gestellt, ob eigener Besitz und Einkommen der
Wille Gottes fiir sie sein sollten.*> Es war eine Entscheidungssituation, in der Ignatius
zwischen zwei guten Optionen zu wihlen hatte. Um zu einer Entscheidung nach Gottes
Willen zu gelangen, schrieb er in seinem geistlichen Tagebuch nieder, in welchem Zu-

stand er welche innere Bewegung er verspiirte:

»Samstag [...] Fiille von Andacht in der Messe, mit Trénen gesteigertem Vertrauen auf unsere
Herrin; dann und den ganzen Tag mehr fiir gar nichts. [d.h. fiir radikale Armut ...]

Sonntag [...] Dasselbe; dann und den ganzen Tag mehr fiir gar nichts. [...]

Montag [...] Dasselbe und mit noch anderem Verspiiren; und den ganzen Tag mehr fiir gar
nichts. Und am Abend komme ich mit Streben in grof8e Ndhe zu unserer Herrin, mit grolem
Vertrauen. [...]

Dienstag [...] Vor, in und nach der Messe mit (grofer) Fiille von Andacht, (inneren und duf3e-
ren) Tranen und Augenschmerzen wegen so vieler, und ich sah die Mutter und den Sohn zur
Fiirsprache beim Vater geneigt. Dann und den ganzen Tag mehr fiir gar nichts und dahin be-
wegt. Am Nachmittag, als verspiirte oder sah ich unsere Herrin zur Fiirsprache geneigt. [...]

Mittwoch [...] Vor und in der Messe mit Andacht und nicht ohne Trinen; und mehr fiir gar
nichts. Danach schien mir in ziemlicher Klarheit oder Verdnderung des Gewohnten, daB teil-
weiser Besitz eine Verwirrung und voller Besitz ein Argernis ist [...] und ein Beitrag dazu,
die Armut zu unterdriicken, die Gott unser Herr so sehr lobt.“43

Ignatius kam also am Mittwoch bereits zu ,geniigend Klarheit‘, um den Willen Gottes in
dieser Entscheidung zu erkennen. Er war jeden dieser Tage im geistlichen Trost und an
jedem Tag verspiirte er eine innerliche Bewegung zu ,gar nichts‘, d.h. in der Gemeinschaft
keinen Besitz zu haben. Im weiteren Verlauf dieser Angelegenheit wollte er noch zusétz-
lich eine Bestdtigung Gottes auf diese seine klar eingesehene Richtung haben, indem er
eine groBere Trostung Gottes erwartete.*>” Als er in der Dankmesse einige Tage spiter
nicht die Bestétigung erhielt, die er erwartete, fuhr er jedoch mit der Unterscheidung fort.
Das ging so weit, dass er immer wieder neu zu iiberlegen anfing und immer wieder neu

Dankesmessen feierte.*>® Damit setzte fiir ihn ein zweiter Unterscheidungsprozess mit der

454 Vgl. KNAUER, Peter, Einfithrung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch® in: IGNATIUS VON
LoyoLA, Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 343.

45 Vgl. ebd., 343-344, und T. GALLAGHER, Will of God, 83.

436 [GNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 1-5, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 353-
354.

457 Vgl. KNAUER, Peter: Einfiihrung in die ,Wahlpunkte* und das ,Geistliche Tagebuch® in: IGNATIUS VON
LoyoLA, Deutsche Werkausgabe Bd II, 346.

458 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 23, 25, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. 11,
361-363.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 95

Frage ein: Wie weil} ich, ob ich bei dieser Klarheit bleiben kann? Dazu beobachtete er,
dass er immer, wenn er die Abgeschlossenheit der Entscheidung erneuerte, viele Trénen
weinte. Viele Trinen aus geistlicher Ndhe bedeuteten fiir Ignatius Trost, wihrend wenig
Trinen fiir ihn ein Zeichen fiir die gegensitzliche Bewegung waren.**® Also berichtet er:
,Kurz darauf kommt [...] ein Gedanke, daB [ich doch nochmals in die Wahl gehen sollte ...]
und daB es nicht schien, daB} ich etwas Gegenteiliges beschlossen hatte, [das] beriihrte mich
und zog mich aus der so innigen Andacht heraus, obwohl ich selbst diesem Gedanken wider-
stehen wollte. SchlieBlich erhob ich mich. Ich setzte mich und stellte die Sache in eine kleine

Wahl. Als ich einige Griinde tliberlegt hatte, begann ich wenig zu weinen und urteilte, daf3 es
eine Versuchung war. 4%

Hier erkennen wir, wie Ignatius seine inneren Bewegungen erspiirt. Obwohl er zuerst den
Gedanken, noch einmal in die Wahl zu gehen, abwies, ging er doch spiter darauf ein.
Wihrend das Abwehren des Gedankens eine Bewegung zum Trost bewirkte, war die Ein-
willigung dazu eine gegensitzliche Bewegung. Er aber gab sich nicht zufrieden mit dieser
Einsicht und feierte weiterhin Dankmessen. Bis zu dem Tag, als er auf einmal in eine
Trostlosigkeit geriet. Er schrieb in sein Tagebuch folgenden Eintrag:

»Nach Beendigung der Messe und danach im Zimmer fand ich mich ganz von jeglicher Hilfe

[...] verlassen und konnte keinen Geschmack bei den Mittlern noch bei den gottlichen Perso-

nen gewinnen; ich war vielmehr so fern und so von ihnen getrennt, als hitte ich niemals irgend

etwas von ihnen verspiirt oder sollte es in Zukunft nie mehr verspiiren. [...]

In dieser Weise fand ich mich mit verschiedenen Gedanken verwirrt, mal au3er Haus zu gehen

und ein Mietzimmer zu nehmen [...] mal von neuem Messen zu beginnen [ ... und] nirgends
fand ich Ruhe* *%!

Ignatius empfand sich von Gott ,fern®, ,getrennt‘, ohne Hoffnung fiir die Zukunft auf Gott
hin. Ein klares Zeichen fiir den Zustand der Trostlosigkeit. Die Gedanken aus diesem
Zustand wollten ihn zu Taten fiihren, die ihm keine Ruhe gaben. Selbst die immer wieder
gefeierten Dankmessen entsprangen aus diesem Zustand. Dazu erkannte nun Ignatius die
Wurzel dieser geistlichen Trostlosigkeit und schreibt:
»Schlieflich dachte ich nach, ob ich weiter vorangehen sollte; denn auf der einen Seite schien
mir, dal} ich zu viele Zeichen suchen wollte, und zu einer Zeit oder in Messen, die ich zu
meiner eigenen Befriedigung festgesetzt hatte. Dabei war die Sache in sich klar, und ich suchte

nicht mehr die Sicherheit in der Sache, sondern wollte nur, dall der Ausklang von allem [...]
nach meinem Geschmack sei. 462

459 Vgl. KNAUER, Peter, Einfithrung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch® in: IGNATIUS VON
LoyoLA, Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 346.

460 vgl. ebd., 364-365.

461 JGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 145, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 395.
462 Ebd.



96 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Er merkte, dass er sich selbst nicht ehrlich genug war und seine Disposition nicht richtig
war, um zu einer klaren Antwort finden zu kénnen. Also berichtigte er diese:
wchlieflich erwog ich [...], wie es Gott unserem Herrn mehr gefallen wiirde: wenn ich auf-
hore ohne noch weiter Beweise zu erwarten und danach zu suchen, oder wenn ich dafiir noch
mehr Messen lese; und als ich dazu in eine Wabhl stellte, [...] verspiirte ich, es wiirde Gott
unserem Herrn mehr gefallen, wenn ich SchluB3 mache [. ...] Doch als ich dann meine Nei-
gung verspiirte [eine Bestitigung zu verlangen], und auf der anderen Seite, was Gott unserem
Herrn gefillt, da begann ich achtzugeben und wollte zu dem kommen, was Gott unserem Herrn
gefallt.
Und damit begannen [...] Schritt fiir Schritt die Finsternisse von mir zu weichen und mir Tré-
nen kommen; und indem diese immer mehr kamen, verging mir jeglicher Wille zu mehr Mes-

sen flir diesen Zweck. Und als mir in den Sinn kam, zur Danksagung noch drei Messen von
der Dreifaltigkeit zu lesen, schien es mir vom bdsen Geist zu sein. 4%

Sofort, nachdem er Gott von neuem — mit richtiger Haltung — die Wahl vorlegte, merkte
Ignatius, worin Gottes Wille lag und entschied sich sogleich dazu.*** Das brachte ihn
allméhlich von der Trostlosigkeit in den Trost. Und in seiner Willensneigung duf3erte sich
diese Bestitigung. Als ihm dann wieder Gedanken kamen, nochmals Messen dafiir zu
lesen, erkannte er nun sofort, aus welcher ,Quelle‘ diese kamen, und wies sie als Versu-
chung entschieden ab.*®* So schloss er mit diesem Tag seine Entscheidung iiber die Armut
ab und wihlte, keinen Besitz in der Gemeinschaft zu haben. Wiahrend Ignatius in nur fiinf
Tagen schon zur ersten Klarheit kam (dies war der 6. Februar), dauerte der zweite Unter-
scheidungsprozess iiber einen Monat lang (bis zum 12. Mirz).**® Dieser Modus nimmt
also immer eine gewisse Zeit in Anspruch.

Im zweiten Kapitel stellte ich die Entscheidungssituation von Robert dar,*” der zwischen
dem Priestertum und der Beziehung mit Helen schwankte. Er sagte sich, dass er die Ehe
nicht eingehen kdnne, ohne vorher geklart zu haben, ob er Priester werden solle. Er trat

ins Priesterseminar ein. Robert berichtet davon:

,,Das erste Semester war wirklich hart und als ich in den Weihnachtsferien nach Hause ging,
erzdhlte ich meiner Familie, dass ich austreten werde. Ich rief den Rektor an und er sagte, ich

463 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 147, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 396.
464 Das ist ein gutes Beispiel dafiir, was der hl. Alfons damit meinte, dass Gott eine Trockenheit geben kann,
um den Menschen zur Einsicht zu fiihren. (Vgl. im ersten Teil, das Kapitel iiber die Trockenheit 6.2.2.3.
auf Seite 44) Genau dieser Vorgang ist durch Ignatius leicht nachvollziehbar. Gott entzog dem hl. Ignatius
den Trost aus ,Strafe‘, dass er nicht im Willen Gottes lebte (er hitte die empfangene Klarheit annehmen
und nicht weitere Trostungen suchen sollen) und Ignatius fiel in die Trostlosigkeit. Dieser Zustand wurde
fiir Ignatius nétig, damit — wie er selbst beschreibt — er zum Nachdenken kommt, woran sein Wille eigent-
lich hingt.

465 Damit ist nicht gemeint, dass die hl. Messe vom bosen Geist komme, sondern die falsche Absicht die
hl. Messe zu feiern, die Ignatius als ,eigene Befriedigung® beschreibt. Diese falsche Motivation ist mit
dieser Aussage bezeichnet.

466 Vgl KNAUER, Peter, Einfiihrung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch® in: IGNATIUS VON
LoyoLA, Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 346.

467 Vgl. dazu Seite 65.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 97

solle eine Woche mit meiner Familie verbringen und dariiber sprechen. Ein Priester, den ich
kannte, sagte mir, jeden Tag eine kurze Zeit im Gebet zu verbringen, darum bittend, dass
Christus mir zeige, ob er mich ruft, Priester zu werden. Ich tat es und Christus zeigte es mir:
Der Ruf war, ein Didzesanpriester zu werden. Es fiihlte sich richtig an. Es war dasselbe Emp-
finden, das ich in der Schule vor dem Allerheiligsten Sakrament hatte — diese Art von Sicher-
heit, diese Klarheit die ich wollte und die mich anzog, Priester zu werden.

Das Seminar war nicht leicht fiir mich und Zweifel kamen auf verschiedenen Wegen, am meis-
ten iiber das Zdlibat. Ich sprach mit meinem Studienpréfekten und er half mir dabei.

Als ich 33-tdgige Exerzitien machte, war dies das Ende meiner zuriickgebliebenen Zweifel.
Ich beschiftigte mich mit all den Kampfen, die ich mit Helen hatte, die ich nie richtig 16ste. In
diesen Exerzitien, ging ich in den ,Herzensraum®, jenen Platz, den ich in der Kapelle mit dem
Allerheiligsten Sakrament in der Schule erfahren hatte, diese intensive Klarheit, dieser Ort wo
Gott lebt. Immer wenn ich in diesen Raum in meinem Herzen ging, erfuhr ich diesen Frieden
und diese Klarheit. Ich bin oft nicht hineingegangen, wenn ich es aber tat, war dieser Friede
dort. Ich erzéhlte dem Exerzitienbegleiter, dass ich lange Zeit nicht mehr in diesem Raum war.
Ich verpasste zwar nie das Stundengebet und den Rosenkranz, aber ich ging nicht in diesen
Raum meines Herzens. Auf diesen Exerzitien betrat ich diesen Raum und ich fand meine Iden-
titat.

Als ich ordiniert wurde, liegend und auf meine Hénde gestiitzt, hatte ich eine profunde, tief-
greifende Erfahrung von absoluter Sicherheit, dass Gott mich als Priester haben will. Es war,
wie wenn ich wieder vor dem Allerheiligsten Sakrament war — diese Klarheit, dieser Friede
den ich wiinschte. Ich erinnere mich zu mir selber gesagt zu haben: ,Robert, wenn du jemals
zweifelst an deiner Berufung, erinnere dich an diesen Moment.‘ Ich war mir iiber nichts so
sicher wie iiber dies in meinem Leben. Es gab mir groBe Freude. 46

Wir sehen die Zeiten von Roberts geistlichem Trost: vor dem Allerheiligsten Sakrament,
im Gebet, in seinem Herzensraum. In all diesen Momenten verspiirte er die Richtung zum
Priestertum, so wie Ignatius in diesen Zeiten die Richtung volliger Armut merkte. Damit
bildete sich eine ,grund-legende Erfahrung in der Kapelle. Ohne seine Begleiter, die ithn
immer wieder zum Gebet aufforderten, hétte er wohl nicht zu dieser Klarheit finden kon-

nen. Diesen zweiten Modus zeichnet die Zeitspanne aus: Uber mehrere Jahre ging Robert

468 T GALLAGHER, Will of God, 93-94 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,The first semester was really hard,
and when I went home for Christmas break I told my family I was leaving. I called the rector, and he said
to spend a week with my family and talk about it. A priest I knew told me to spend a little time praying
every day, asking that Christ would show me whether he was calling me to be a priest. I did, and Christ did
show me: the call was to be a diocesan priest. It felt right. It was the same feeling I had before the Blessed
Sacrament in college — that kind of certainty, that serenity that I wanted, and that attracted me to being a
priest. The seminary wasn’t easy for me, and doubts would come back in different ways, mostly around
celibacy. I talked about them with my faculty advisor and he helped me with them. When I made a thirty-
day retreat, it was the end of my lingering doubts. I dealt with all the struggles I had never really resolved
about Helen. On that retreat, I went to the ,room in my heart,’ that place that [ had experienced in the chapel
with the Blessed Sacrament in college, that intense serenity, this place where God lived. When I would go
into that space in my heart, I would always experience that peace and serenity. Often I would not go there,
but, when I did, there was this peace. I told the retreat director that I had not been in that room for a long
time. I never missed the Liturgy of the Hours and the Rosary, bit I had not gone into that room in my heart.
On that retreat, I was entering that room, and I found my identity. When I was ordained, at the laying on of
hands, I had a profound, deep experience of absolute certitude that God wanted me to be a priest. It was
like being back before the Blessed Sacrament — that serenity, that peace I want. I remember saying to
myself, ,Robert, if you ever doubt your vocation, remember this moment.’ I was never so certain of anything
in my life before. It gave me a great joy.*



98 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

diesen Weg der Unterscheidung. Und er war gezeichnet von vielen Zweifeln und Schwie-
rigkeiten. Im ersten Semester erlebte er eine geistliche Trostlosigkeit und hatte den Ge-
danken, aus dem Seminar auszutreten. Das ist es, was Ignatius mit ,gegensétzlich zur Zeit
des Trostes‘ (vgl. Ex 317) meint. Die Gedanken in dieser Zeit waren ganz andere als jene
in Zeiten des Trostes. Am Ende bei seiner Weihe erlebte er Klarheit, Frieden, Freude und

die Sicherheit, dass Gott ihn als Priester haben wolle. Diese Bewegung auf Gott hin zeich-

net den geistlichen Trost aus.*®’

Eine andere Lebensgeschichte ist die von Laura und Steven. Sie fiihrten schon seit Jahren
eine Beziehung miteinander und Laura iiberlegte, ob es Gottes Wille war, ihn zu heiraten.

Als sie im zweiten Studienjahr ein dreiwdchiges Hilfsprojekt machte, half sie in der

t470

Schule eines Schwesternkonventes mit™"" und berichtet folgendes:

,Ich erinnere mich wie wunderschon kontemplativ die Zeit dort war. Ich machte Radfahrten,
schaute aus dem Fenster den Vogeln zu, kam einfach zur Ruhe. Ich erinnere mich, dass ich
sehr friedvoll gewesen bin. Ich erinnere mich, in dieser Zeit, nicht viel an Steven gedacht zu
haben. Diese Zeit war ruhig, friedvoll, eine Freude; das ist das, woran ich mich erinnere.

Ich war im Konvent der Schwestern. Da gab es keinen groBen Moment zum Ordensleben hin.
Ich war einfach nicht davon angezogen. Das war eine bewusste Unterscheidung. Tatséchlich
sagte mir diese Zeit, in der ich durch die Freude so lebendig wurde und in einem Konvent
mitlebte, niemals, dass ich zum Ordensleben berufen war. Da war keine Anziehung dahin. Es
kam nie auf, dass mir die Freude einen Ruf zum Ordensleben geboten hétte. Ich habe das nie
gefuihlt.

Die Freude, mit den Kindern zu sein, entstand stufenweise. Es war diese intensive Freude, die
Steven in mein Herz brachte, um diese Freude mit ihm zu teilen. Eines Tages sa3 ich mit den
Kindern im Klassenzimmer, wo ich all das fiihlte. Ich dachte, das einzige, dass dies besser
machen konnte, wire, wenn Steven durch die Tiir kime und ich das alles mit ihm teilen konnte.
Ich liebte das Unterrichten. Die eine Person, mit der ich das teilen wollte, war Steven. Ich
wusste, als ich am freudigsten war, ich wollte dies mit Steven teilen.

Ich wusste, dass der nichste Schritt die Hochzeit mit Steven war.“"!

Laura war geistlich achtsam. Sie konnte die Erfahrungen gut einordnen und suchte Orte

der Stille auf. Sie machte eine ,bewusste Unterscheidung® was Gottes Wille fiir sie sein

469 Vgl. die Erklirungen Gallagher zu diesem Text in ebd., 94-95.

470 vgl. ebd., 95.

471 Ebd., 95-96 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,I remember how beautifully contemplative the time was
there. I would take bike rides, watch the birds out of my window, just slowing down. I remember being
very peaceful. I don’t remember thinking about Steven that much. The time was quiet, peaceful, a joy;
that’s what I remember. I was in the convent with the sisters. There was no huge moment of truth about
religious life. I was just not drawn to it. That was a conscious discernment. The fact that I was living in a
convent at the time that I was coming so alive with joy never said to me that I was being called to religious
life. There wasn’t any drawing to it. It never came up that the joy was due to a call to religious life. I never
felt this. The joy of being with the children built gradually. It was that intense joy that brought Steven to
my heart, wanting to share that joy. One day I was sitting in the classroom with the children, feeling all of
this. I thought, the only thing that could make this better would be if Steven walked through the door at this
time and could share this with me. I loved the teaching. The one person I wanted to share it with was Steven.
I knew that when I was most joyful, I wanted to share this with Steven. I knew that the next step was
marriage with Steven.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 99

konne. Sie war innerlich frei in dieser Zeit, da sie weder die Heirat mit Steven, noch das
Ordensleben bevorzugte. Sie war, nach den Worten Ignatius, richtig disponiert. Als sie
keine Anziehung zum Ordensleben verspiirte, empfand sie im Klassenzimmer sehr wohl
eine Anziehung nach ,mehr‘. Dieses ,Mehr* an Freude war Steven. Gallagher bemerkt zu
threm weiteren Verlauf: ,,Durch die Erfahrung der Treffen im folgenden Jahr, durch per-
sonliches und gemeinschaftliches Gebet und durch Gesprache mit klugen geistlichen Per-
sonen wurde Laura’s Unterscheidung bestitigt.<4’? Erst die weiteren Wochen klirten und

bestdtigten diese anfianglichen Bewegungen, sodass sie am Ende, die von Ignatius er-

wihnte, ausreichende Klarheit erlangte.*”?

Jessica ist eine andere Frau, die ein gldubiges Leben fiihrt und nach dem Willen Gottes
in ihrem Leben suchte. Als sie noch jung, ungefihr siebzehn Jahre alt war, liebte sie es in

der Kirche zu sein. Es zog sie formlich hin.*’* Sie erzéhlt dann:

»Vor der Sekundérschule dachte ich {iber das Ordensleben nach, aber nicht unbedingt viel. Ich
bewunderte nur die Schwestern. Aber ich verschwendete nicht viele Gedanken daran. Ich ging
viel aus. Ich hatte mit einigen Jungs eine Beziehung und genoss das Leben.

Eines Tages, wihrend der Religionsstunde, als ich in der vierten Sekundérschulstufe war,
schaute ich aus dem Fenster. Ich konnte das Kreuz auf dem Spitz des Turmes der Pfarrkirche
sehen. Ich war angezogen davon, wie wenn mich ein Magnet hinziehen wiirde.

Ich ging tédglich zur Messe. Da war etwas, das mich zu Messe hinzog. Gewohnlich horte ich
bei den Lesungen zu. ,Gezogen sein wie ein Magnet® war eine gliickliche Erfahrung. Da war
eine Stille dariiber. Gewohnlich liebte ich es, zum Kreuz zu schauen, die Musik in der Kirche
zu horen und das alles. [...]

In Zeiten wo ich auf einer Tanzveranstaltung war und es lustig war, fiihlte ich aber immer,
dass da etwas mehr fiir mich war. Und das ,Mehr® war Gott. Als ich im dritten Schuljahr der
Sekundarstufe war, dachte ich ernsthaft {iber das Ordensleben nach. In der Zeit des vierten
Schuljahres wusste ich es. Es gab keinen bestimmten Moment. Es war ein Prozess iiber langere
Zeit.

Ich war auf einer Tanzveranstaltung, oder auf einem Konzert, oder anderen sozialen Veran-
staltungen und ich wusste, dass da mehr flir mich war. Ich war gliicklich mit Leuten, mit
Freunden. Ich war freudig, hatte eine gute Zeit, aber ich fiihlte, als wire da mehr fiir mich da,
ein Mehr, das anzog. Das ,Mehr® war, dass Gott mich rief, seine Braut zu werden. Als ich es
meinen Eltern sagte, weinten sie und ich sagte, dass ich gehen muss. Da war solch ein Ziehen,
wie ein Magnet zieht. [...] Das ist Gottes Geschichte mit mir. Eine Liebesaffdre. 4’

472 Ebd., 97 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Through the experience of dating in the following year,
through personal and shared prayer, and through conversation with wise spiritual persons, Laura’s discern-
ment is confirmed.*

473 Vgl. ebd.

474 Vgl. ebd., 98.

475 Ebd., 98-99 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Before high school I had thought of religious life, but not
a lot. I just used to admire the sisters. But I didn’t put too much thought into it. I dated. I had a couple of
boyfriends, and I enjoyed life. One day during religion class, when I was a senior in high school, I looked
out the window. I could see the cross on the top of the steeple of the parish church. I was drawn to that like
a magnet drawing me. I went to daily Mass. There was something about Mass that drew me. I used to love
to listen to the Scriptures. ,Being drawn like a magnet’ was a happy experience. There was a stillness about
ist. I used to like to look at the cross, listen to the music in church, all of this. [...] At times I would be at a
dance and it would be fun, but I always felt that there was something more for me. And the ,more’ was
God. As a junior in high school, I was seriously thinking about religious life. By the time I was a senior, I
knew. There wasn’t one moment. It was a process, over time. I’d be at a dance or at a symphony or other



100 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Bei Jessica sind die Merkmale, die diesen zweiten Modus beschreiben, erkennbar. Thre
Unterscheidung war ein ,Prozess‘. In Zeiten, in denen sie ein gesundes soziales Leben
fiihrte und Freude hatte, empfand sie ein Drangen, das mit geistlicher Freude durchwirkt
war. In diesem Prozess zog es sie zu einer Wahl hin, so lange bis sie geniigend Klarheit
hatte, dass darin wirklich der Wille Gottes liege.*’¢

Was ist aber, wenn dieser Punkt von ,geniligend Klarheit‘, aus welchen Griinden auch
immer, nicht erreicht wird? Wenn Robert keine Klarheit erhalten hitte fiir das Priestertum
oder wenn Laura weiterhin unentschlossen gewesen wire, ob sie Steven heiraten solle?
In solchen wichtigen Situationen, wo Entscheidungen getroffen werden miissen, aber die

ausreichende Klarheit fehlt, erklart Ignatius noch einen dritten Modus.

5.3. Dritter Modus: In Ruhe verstandesmaRig erwagen
Zu diesem letzten Modus bemerkt Ignatius, dass er wirklich die letzte Moglichkeit dar-
stellen soll, um zu einer Entscheidung nach Gottes Willen zu finden.*”” Der Begleiter
miisse, wenn die Gnade nicht im ersten Modus geschenkt wurde, mit Nachdruck den
zweiten Modus empfehlen und erkldren. Erst wenn dieser nicht zum gewiinschten Ziel
fiihre, diirfe man zum dritten Modus voranschreiten.*’® Der dritte Modus besteht darin,
mit seinem Verstand die Vor- bzw. Nachteile einer zu treffenden Entscheidung zu erwé-
gen.*” Er beginnt mit folgenden Worten:
,Die dritte [Art] ist ruhig; es erwégt einer zuerst, wozu hin der Mensch geboren ist, nimlich
um Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele zu retten, und von solchem Wunsche
beseelt, wahlt er als Mittel ein Leben oder einen Stand innerhalb der Grenzen der Kirche, um
dadurch gefordert zu werden im Dienst seines Herrn und bei der Erlosung seiner Seele.
Ich sagte, eine ruhige Zeit, wenn nédmlich die Seele nicht von verschiedenen Geistern hin und

her bewegt wird und von ihren natiirlichen Fahigkeiten in Freiheit und Ruhe Gebrauch macht.
(Ex 177)

Ignatius legt damit zwei Voraussetzungen fiir diesen Modus fest. Es muss zuerst eine Zeit
sein, in der sich die Seele weder in geistlichem Trost, noch in geistlicher Trostlosigkeit

befindet. Sie soll nicht von ,,verschiedenen Geistern hin und her bewegt* (Ex 177) wer-

social events, and I’d know there was more for me. I’d be happy with people, with friends. I’d be joyful,
having a good time, but I’d feel like there was more for me, more that was drawing me. The ,more’ was
God calling me to be his bride. When I told my parents, they cried, and I said, I have to go. There was such
a drawing, like a magnet draws.*

476 Vgl. ebd., 99.

47 Vgl. Ex 178.

478 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 18-19, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. II, 272-273.

47 Vgl. Ex 180, 181, bzw. T. GALLAGHER, Will of God, 102-103.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 101

den. In dieser Zeit der Ruhe, diirfe sie weiter nicht gehindert sein, ihre Fihigkeiten ein-
zusetzen. Mit Fahigkeiten beschreibt Ignatius hier die Fahigkeit des Verstandes (vgl. Ex
181). Damit wiirde eine Zeit der Krankheit, wo der Mensch beispielsweise Kopfschmer-
zen hat und nicht denken kann oder andere Griinde dieser Art, diesen Modus unmdoglich
machen. Die zweite Voraussetzung bestehe in der Erwdgung des Zieles des Menschen:
,»|U]m Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele zu retten* (Ex 177). Damit gibt
Ignatius diesem Modus ein Fundament, auf dem die folgende Unterscheidung basieren
soll. Die spéteren Vor- und Nachteile werden nicht erwogen, um dem Menschen zeitliche
Vor- und Nachteile zu bescheren, sondern dahingehend, was mehr dem Lobe Gottes und
dem Heil der eigenen Seele diene. Damit ist, wie schon im zweiten Modus zum Trost
bzw. der Trostlosigkeit, die Art eine geistliche verstandesmiBige Erwidgung. Diese Erwé-
gung basiert aber nicht nur auf theoretischen Uberlegungen, sondern Ignatius verweist
hier auf ein konkretes Mittel, das bei der Wahl dieses Modus zur geistlichen Art hinzu-
kommen muss, ndmlich ein ,,Leben [...] innerhalb den Grenzen der Kirche* (Ex 177) zu
fiihren. Dieses Leben soll zum Lobe Gottes und zum Heil der Seele forderlich sein. Damit
ist seine Erwigung an eine gute Lebensfiihrung gebunden, die von der Liebe zur Kirche
geprigt ist.**® Nach diesen einleitenden Worten, erklirt Ignatius weiter:

»Wenn sich die Erwéhlung nicht in der ersten oder zweiten Zeit [Modus] vollzog, dann folgen
fiir die (verbleibende) dritte Zeit [Modus] ZWEI ARTEN sie vorzunehmen.* (Ex 177)

Somit unterteilt er diesen Modus wieder in zwei verschiedene Arten, von denen zuerst
die erste zu wihlen ist. Erst wenn diese erste zu keinem Ergebnis fiihre, soll die zweite

Art gewiihlt werden.*8!

5.3.1. Erste Art
Am Beginn gibt Ignatius einen kurzen Uberblick, in der er iiber diese Art erklirt:

,Die erste Art [eine] gesunde und gute Erwdhlung zu treffen; enthilt sechs Punkte in sich.*
(Ex 178)

Diese sechs Punkte sollen vom Ubenden durchgegangen werden, und zwar der Reihe

nach.

480 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 106.
481 Vgl IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 19-20, in: DERS., Deutsche Werk-
ausgabe Bd. II, 273.



102 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

5.3.1.1. Inhalt einer Entscheidung
Als Erstes beginnt der Exerzitant mit folgender Ubung:

,»Mir [selbst] die Sache vorzulegen, iber die ich Erwéhlung zu halten wiinsche, etwa ein Amt
oder eine Pfriinde**?, die anzunehmen oder liegenzulassen sind, oder irgendeine andere Sache,
die unter die wandelbare Erwéhlung fallt. (Ex 178)

Ignatius nennt hier als konkrete Inhalte ein ,Amt‘ oder ,Pfriinde‘. Es steht beispielhaft fiir
den Inhalt von der Situation, in der man zur Entscheidung kommen muss.*? Ignatius hatte
in seiner Entscheidung iiber die Armut*** zusitzlich zum zweiten Modus auch den dritten
Modus angewandt. Nachdem ihm die Erfahrung aus dem Trost nicht gereicht hatte, fiihlte
er sich geneigt, zusitzlich den dritten Modus noch hinzuzuziehen.*3* Das bedeutete, dass

der Inhalt seiner Entscheidung war, zwischen Besitz oder radikaler Armut zu wihlen.

5.3.1.2. Die richtige Disposition

Wie von Ignatius schon ausreichend dargelegt wurde, spielt fiir ihn immer die richtige

Haltung eine Rolle, so auch in diesem Modus:
,Es ist notwendig, sich das Ziel vorzulegen, zu dem hin ich geschaffen bin, das da ist, Gott
Unseren Herrn zu lobpreisen und meine Seele zu retten, und dabei sich gleichmiitig (indife-
rente) zu finden, ohne irgendeine ungeordnete Anhinglichkeit, so daB} ich nicht mehr geneigt
oder angetan bin, die vorgestellte Sache zu nehmen als sie zu lassen; nicht, mehr sie zu lassen
als sie zu nehmen, daf3 ich mich vielmehr wie im Gleichgewicht der Waage befinde, um dem

folgen zu kénnen, von dem ich spiire, daf es mehr zur Ehre und zum Lobpreis Gottes Unseres
Herrn und zur Rettung meiner Seele dient.* (Ex 179)

Diese Voraussetzung muss bei jeder Option der Entscheidungssituation gegeben sein:
Gott an die erste Stelle von seinem Leben zu setzen. Ohne diese Gesinnung soll keine
Erwigung stattfinden, denn der Mensch muss frei sein, um nicht durch seine Emotionen,
materielle Vorteile etc. schon voreingenommen zu sein, welche Wahl er treffen soll. Er
soll sich wie im ,Gleichgewicht der Waage* befinden. Auch in diesem Punkt soll es ,vor-
gelegt® sein, also der Mensch soll sich eine bewusste Zeit nehmen, um iiber dieses Ziel
nachzudenken und sich zu priifen, ob diese Motivation fiir seine Entscheidungssituation

wirklich in seinem Herzen zu finden ist.

482 Pfriinde sind ,,Einnahmen aus einem Kirchenamt [ ... bzw. ein] Kirchenamt mit Einkiinften [... oder ein]
Amt, das etwas einbringt, ohne entsprechende Gegenleistung zu fordern. In: HERMANN, Ursula u.a., Das
grofle Worterbuch der deutschen Sprache, Stuttgart 1990, 743 Sp.3.

483 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 106-107.

484 Vgl. Kapitel 5.2.2. auf Seite 94.

45 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 102.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 103

5.3.1.3. Gebet

Anschliefend an diese beiden Erwdgungen soll eine konkrete Bitte an Gott stattfinden:

,»Erbitten von Gott Unserem Herrn, Er wolle meinen Willen bewegen und mir das in die Seele
legen, was ich in der vorgelegten Sache tun soll, und was mehr zu Seinem Lobpreis und Seiner
Verherrlichung gereicht, indem ich gut und getreu mit meinem Verstand {iberlege und dann
Seinem Heiligsten und Wohlgefilligen Willen entsprechend wéhle.” (Ex 180)

In diesem wie auch im vorigen Punkt geht es um Gott, und nicht um den Inhalt der Ent-
scheidung. So zeigt Ignatius an, dass der Mensch sich zuerst mit seiner Not selbst ernst
nehmen muss, dabei aber nicht stehen bleiben darf, sondern sich Gott gegeniiber zu 6ff-
nen hat, damit er sich durch die bessere Entscheidung verherrlichen kann. Ignatius
schreibt hier ausdriicklich, dass Gott ,,meinen Willen bewegen (Ex 178) soll. Die Frei-
heit die der Mensch hat, iibergeht Gott nicht einfach, sondern hier driicke der Mensch in
Freiheit aus, das tun zu wollen, was mehr zum Lobe Gottes und dem Heil der Seele diene.
Im zweiten Modus war es offensichtlich, dass Ignatius an seinem Willen festhielt (,,Und
ich verspiirte in mir die Willensneigung, da3 ich wollte, der Herr mdge meinem Wunsch
nachgeben*“4%), eine Bestitigung fiir die Wahl der Armut zu verlangen, ohne dass er seine
Motive hinterfragte. Doch als er in richtiger Haltung war, ,,verging mir jeglicher Wille zu
mehr Messen fiir diesen Zweck.“*3” Da Ignatius um die Erfahrung wusste, wie sehr die
Einwilligung in den Willen Gottes Frieden hervorbringt, legt er dieses Gebet den Exerzi-
tanten sehr ans Herz. Als Mittel fiir diesen Prozess, der den Willen lenkt, nennt Ignatius

den ,Verstand‘. Mit ihm soll nun iiberlegt werden. Was uns zu seinem vierten Punkt fiihrt.

5.3.1.4. Vor- und Nachteile erwagen

,,Erwigen durch Uberlegen der Griinde, wieviele Vorteile und Nutzen mir erwachsen, wenn
ich [beispielsweise] das vorgelegte Amt oder die Pfriinde annehme, einzig auf den Lobpreis
Gottes Unseres Herrn und das Heil meiner Seele hin; dann umgekehrt erwédgen die Nachteile
und Gefahren, die in der Annahme liegen. Gleicherweise auf der anderen Seite verfahren:
namlich die Vorteile und den Nutzen des Nichtbesitzes betrachten und umgekehrt die Nach-
teile und Gefahren desselben Nichtbesitzes.” (Ex 181)

Wie schon anfangs zu diesem Modus von Ignatius erwéahnt wurde, ist die Erwdgung geist-
licher Art. Es soll um Gott, seinen Lobpreis und damit das Heil der Seele gehen. Nicht
um weltliche Ehren, nicht um bequemeres Leben, nicht was mir emotional néher liegt,
sondern das, was fiir Gott mehr Freude ist. Gerade in diesem Punkt mehr als in den ande-

ren liegt es auf der Hand, dass das Leben von groer Bedeutung ist. Wenn der Mensch

486 JGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 147, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 396.
487 Ebd. 148, in: ebd.



104 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

nicht in seinem Leben erfahrt, woran Gott Freude hat, und was Gott beleidigt, ist es nicht
leicht, in dieser Erwigung zu einem guten Ziel zu kommen.
Gallagher gibt dazu einige praktische Tipps: ,,Die Praxis von Ignatius selbst und die Er-
fahrung von vielen, legen den Nutzen nahe, dies im Schreiben zu tun: Handschriftlich,
unter beiden Optionen, die Vorteile und Nachteile, die du fiir die grolere Ehre Gottes
siehst, in jener Entscheidung, vor der du stehst, zu skizzieren.“**® Durch das Schreiben
konne man besser dariiber reflektieren und es auch dem geistlichen Begleiter besser vor-
tragen, der diesen Prozess begleitet.*® Ignatius® Wahl iiber die Armut ist uns in seinen
Aufzeichnung erhalten. Wéhrend fiir die Vorteile zu vollem Besitz — was gleichzeitig die
Nachteile zur Armut bildet — von ihm acht Punkte angefiihrt werden, werden als Nachteile
fiir den Besitz 16 Punkte angefiihrt.*° Diese Punkte beziehen sich, wie schon erwihnt,
auf die geistliche Ebene — das praktizierte schon Ignatius selbst. Er schrieb:

,»Die Nachteile fiir den Nichtbesitz irgendwelcher Einkiinfte sind die Vorteile fiir teilweisen

oder vollen Besitz: [...]

4. Man wird sich geordneter und ruhiger den festgesetzten Gottesdiensten und Gebeten wid-

men kdnnen.

5. In der Zeit in der man bitten oder suchen miifite, konnte man predigen, Beichte héren und

sich anderen frommen Werken widmen.

6. Es scheint, [...] die Kirche werde [...] gepflegter, ordentlicher und mehr, um zu Andacht
zu bewegen, erhalten werden und ebenso, um sie zu erneuern‘’! usw.

Wihrend die ersten drei Punkte auf die Nachstenliebe fallen, fallen die nachsten drei auf
den Gottesdienst, die letzten beiden beziehen sich auf Studium und Kleidung. Auf der

anderen Seite bringt Ignatius beispielsweise folgende Argumente:

,Vorteile und Griinde dafiir, gar keine Einkiinfte zu besitzen: [...]

1. Die Gesellschaft gewinnt groflere geistliche Kréfte und groBere Andacht, wenn sie sich dem
Sohn der Jungfrau, unserem Schopfer und Herrn, angleicht und ihn sieht, so sehr arm und in
so vielen Widerwirtigkeiten.

2. Wenn man nichts Sicheres will, wird alle weltliche Habsucht mehr beschamt. [...]

5.[..] Sie lebt in stindiger Hoffnung auf Gott und [...] mit gr6Berem Eifer in seinem Dienst.
[--]

10. Es scheint, sie werde eifriger sein, den Néchsten zu helfen und bereiter, zu pilgern und
Widerwirtigkeiten zu erdulden‘“*? usw.

488 T, GALLAGHER, Will of God, 108 [Ubers. A.S]. Text im Original: ,,Ignatius’s practice and the experience
of many suggest the value of doing this in writing: of outlining in writing, under both options, the ad-
vantages and disadvantages you see for God’s greater glory in the choice you face.*

49 Vgl. ebd. 108-109.

490 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 1-3, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd 11,
349-353.

“LEbd. 1, in: ebd., 349.

42 Ebd. 3, in: ebd., 350-351.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 105

So listete er alle Argumente dafiir und dagegen auf. Der fehlende Schritt ist nur noch,

eine Wahl aus diesen Listen fiir eine Option zu treffen.

5.3.1.5. Eine Entscheidung treffen

,»Nachdem ich so iiberlegt und die vorgestellte Sache nach allen Seiten hin erwogen habe,
zusehen, wohin sich die Vernunft jeweils mehr hinneigt; und so soll nach der stirkeren ver-
nunfthaften Regung, nicht aber nach irgendeiner sinnlichen Regung die Entscheidung iiber die
vorgelegte Sache getroffen werden.* (Ex 182)

Der vorige Prozess ist erst dann abgeschlossen, wenn die Sache ,,nach allen Seiten hin“
(ebd.) erwogen wurde. Doch die Uberlegung allein wiire fiir Ignatius noch zu wenig. Die
vernunfthafte Regung muss von allen Leidenschaften, wie Emotionen, Bevorzugungen
etc. befreit sein. Ignatius berichtet {iber den dritten Modus in seiner Wahl {iber die Armut
Folgendes in seinem Tagebuch:

»lch ging einundeinehalbe Stunde oder mehr die Wahlpunkte [Vor- u. Nachteile] durch und

bot dar, was mir aus Griinden und nach der starkeren Regung des Willens besser schien, ndm-
lich kein Einkommen zu haben.***?

Ignatius nahm sich also ausreichend Zeit, um diese Punkte durchzugehen. Nachdem er
geboten hat, Gott seinen Willen im Gebet hinzuhalten, so spiirt er in sich hinein, wozu
die ,Regung* seines Willens ihn treibe. Nach dieser Entscheidung, die er innerlich dann
zu treffen hatte, folgt aber noch ein weiterer Schritt, um diesen Entscheidungsprozess

abschlieflen zu konnen.

5.3.1.6. Die Bestatigung

,»Ist so die Erwéhlung oder Entscheidung getroffen, so soll der, der sie getroffen hat, sich mit
groB3er Sorgfalt zum Gebet vor Gott Unserem Herrn begeben und ihm diese Wahl darbringen,
damit Seine Géttliche Majestit sie annehme und bekriftigen wolle, sofern sie zu lhrem je
grofleren Dienst und Lobpreis gereicht.” (Ex 183)

Fiir diesen Modus beschreibt Ignatius — anders als in den vorigen Modi — nun die Not-
wendigkeit einer Bestitigung. Diese solle im Gebet erreicht werden. Im Falle der Ent-
scheidung zur Armut, nachdem er seine Liste von Vor- und Nachteilen iiberlegt hatte und
eine innerliche Entscheidung traf; tat er Folgendes:
,,Als ich dies [in Armut zu leben] dem Vater durch Vermittlung und Bitten der Mutter und des
Sohnes darbieten wollte und das Gebet zuerst an die Mutter richtete, damit sie mir bei ihrem
Sohn und dem Vater helfe, und danach zum Sohn betete, er mége mir gemeinsam mit der

Mutter beim Vater helfen, verspiirte ich in mir, wie ich vor den Vater ging oder gefiihrt wurde
und wie sich bei diesem Gehen die Haare aufrichteten, und eine Regung gleich einer ganz

493 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 8, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. 11, 355.



106 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

besonderen Hitze im ganzen Korper; und in der Folge davon Trénen und sehr innige An-
dacht.“#*

Dieser Zustand, den man zurecht mit geistlichem Trost betiteln konnte, war fiir Ignatius
eine Bestédtigung Gottes fiir die richtige Entscheidung. Anfangs wurde im zweiten Kapitel
die Frage des Patrick erwihnt.*>> Er stand vor der Entscheidung, ob es besser sei, sein
Unternehmen weiterzufithren oder fiir die Stelle der Leitung der Gefangenenseelsorge zu
iibernehmen. Damals hatte er sofort ein innerliches ,Nein‘ dazu. Mit dieser Entscheidung
hatte er jedoch keinen Frieden. Donna, seine Frau, schloss gerade eine Ausbildung zur
geistlichen Begleiterin ab und bot ihm an, in der Unterscheidung, ob es Gottes Wille wire,
diesen neuen Job anzunehmen, zu helfen. Er berichtet zu seiner Entscheidungsfindung

folgendes:

»Donna schlug vor, dass ich eine Stunde im Gebet verbrachte und gab mir Schriftstellen fiir
das Gebet. Also ging ich jeden Tag in die Anbetungskapelle der Pfarre und betete mit der
Heiligen Schrift. Aber ich bekam noch keine Klarheit.

Dann schlug sie vor, auf die Vorteile und Nachteile zu schauen, was es bringe wiirde, die Stelle
anzunehmen oder nicht. Ich tat das. Zuerst schaute ich auf die Vorteile, wenn ich die Stelle
annehme. Davon war eine grofle Anzahl. Ich kannte aus meiner Erfahrung die Dienststelle
sehr gut. Durch meine Karriere besal ich alle administrativen Fahigkeiten. Ich hatte einen
soliden Hintergrund in der Theologie und das wiirde in der Fiihrung der Dienststelle innerhalb
der Dibzese helfen. Ich wusste auBBerdem, wiirde ich die Stelle annehmen, wiirde ich dem
Herrn mehr von mir geben. Die Nachteile waren, dass ich Zeit fiir mich verlieren wiirde, Zeit
fiirs Fitnessstudio, fiir meine Enkelkinder, in Wirklichkeit Zeit, um faul zu sein und mich selbst
nicht zu fordern. Als ich so dariiber nachdachte, die Stelle nicht zu nehmen, verkehrte sich
alles.

Ich ging durch diese Ubung, aber setzte meinen Besuch beim Allerheiligsten Sakrament und
die Betrachtung der Heiligen Schrift fort. Der ganze Prozess dauerte drei Wochen lang. Das
spielte fiir mich keine Rolle; ich wollte es gut machen. Nach eineinhalb Wochen darin fand
ich, dass alle egoistischen Motive, um nicht diese Stelle zu nehmen, fort waren. Und es schie-
nen mir die Griinde fiir das Annehmen der Stelle solider zu sein.*4¢

Patrick ging also, nachdem er anfangs durch das Gebet im zweiten Modus keine Klarheit

erhielt, durch die Hilfe seiner Frau, in den dritten Modus iiber. Dort war er ,eineinhalb

494 Ebd.

495 Vgl. zweites Kapitel auf Seite 65-66.

49 T GALLAGHER, Will of God, 111-112 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Donna suggested that I spend
an hour a day in prayer and gave me Scriptures for the prayer. So each day I went to the adoration chapel
in the parish and prayed with a Scripture. But I didn’t get any clarity yet. Then she suggested looking at the
advantages and disadvantages of taking the position and of not taking it. I did that. First I looked at the
advantages of taking the position. There were a number of them. I knew the ministry well from my experi-
ence. | had the administrative skills from my career. I had a good background in theology, and that would
help in directing the ministry in the diocese. I also knew that, if I took the position, I would be giving more
of myself to the Lord. The disadvantages were that I would lose time for myself, time of the gym, for my
grandkids, really, time to be lazy and not have to push myself. When I thought about not taking the position,
all of this reversed. I went through this exercise, but also continued with the Blessed Sacrament and Scrip-
ture. The whole process took about three weeks. That didn’t matter to me; I wanted to do it well. About a
week and a half into it, I found that all the selfish motives for not taking the position were gone. And it
seemed like the reasons for taking the position were more solid.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 107

Wochen lang* beschéftigt, seine egoistischen Motive gehen zu lassen. So arbeitete er an
seiner inneren Disposition fiir eine gute Wahl. Die Zeitdauer betrug ,drei Wochen‘ und
kennzeichnet diesen langen Unterscheidungsprozess im dritten Modus. Die Griinde fiir
die Wahl waren, wie Ignatius dies fordert, geistliche. Als Vorteile sah er, dass er Gott
mehr geben wiirde von sich, wihrend er als Nachteil klar erkannte, dass er die Zeit zum
,Faul-Sein‘ niitzen wiirde, was bequem wire und eine mogliche Entfernung von Gott be-
deute. Nachdem er gut an sich gearbeitet hatte, die Wahl ausfiihrlich behandelte, wurde
thm ,,nach der stirkeren vernunfthaften Regung* (Ex 182) klar, zu welcher Entscheidung
er sich gezogen fiihlte und er konnte sich in aller Freiheit fiir die Stelle entscheiden. So
berichtet er weiter:
»Dann gab mir Donna die Stelle iiber Bartimdus (Mk 10,46-52). Es war eine Stelle, die ich
sehr gut kannte und ich sa3 da und las sie. Als Jesus Bartiméus fragt: ,Was willst du, dass ich
dir tue?‘, er antwortete: ,Ich mochte sehen konnen.® Das war auch das, was ich wollte. Dann
trafen mich die letzten fiinf [im dt. sechs] Worte dieser Passage aullerordentlich: Bartimius
,folgte Jesus auf seinem Weg nach.‘ Ich empfand etwas, was auch Bartiméus empfunden ha-
ben muss, da ich genauso auf einem Auge begonnen habe, meine Sicht zu verlieren und ein
paar Tage vorher das Auge geheilt wurde. Es schien mir, als wiirde der Herr mich fragen, ihm
ebenso nachzufolgen durch die Geféngnisseelsorge. Es haute mich einfach um. Es war er-

staunlich klar, was der Herr wollte. Ich verbrachte drei weitere Tage mit dieser Schriftstelle,
um Bestitigung zu erhalten.“*’

Hier sehen wir, was Ignatius mit der Bestédtigung meint. Nicht nur die Entscheidung, die
ihn durch die Vernunft zog, war das Ende, sondern eine ,erstaunliche Klarheit*, die ihn
sprichwortlich umgehauen hatte. Er hatte eine gute Begleiterin, die ihn gut in der Unter-
scheidung fiihrte. Als er diese Entscheidung endgiiltig traf und die berufliche Stelle an-

genommen hatte, berichtet er von seiner neuen Sicht auf diesen Prozess:

,Ich arbeite nun seit vier Jahren in der Gefangnisselsorge und bin noch immer sicher, dass die
Unterscheidung klar war.“4%

Nun hatte Ignatius als auch Patrick in dieser Art des dritten Modus Klarheit erfahren.

Doch was ist, wenn in einer Situation die Liste der Argumente zu keinem Ergebnis fiihrt,

47 Ebd., 112 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,Then Donna gave me the passage about Bartimaeus (Mark
10:46-52). It was a passage I knew well, and I was sitting there reading it. When Jesus asked Bartimaeus,
,What do you want me to do for you?’ he answered, ,I want to see.” That’s what I wanted, too. Then the
last five words of the passage really hit me: Bartimaeus ,followed him on the way.’ I felt something of what
Bartimaeus must have felt because I too had started to lose sight in one eye a few years before, and the eye
healed. It seemed to me that the Lord was asking me to follow him too, through the prison ministry. It hit
me like a ton of bricks. It was amazingly clear what the Lord wanted. I spent three more days with this
Scripture, seeking confirmation.*

48 Ebd., 112 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,]’ve been doing the prison ministry for four years now, and
I’m still sure that the discernment was clear.*



108 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

bzw. die Bestétigung ausbleibt oder ungeniigend unterschieden werden kann? Dann bietet

Ignatius noch eine zweite Art der Unterscheidung in diesem dritten Modus an.

5.3.2. Zweite Art

Zur zweiten Art, die auf die erste folgt, gibt Ignatius in seinem Direktorium selbst eine
klare Anweisung: ,,Zuletzt soll man die Weise nehmen, die nach dieser [ersten] steht,
bestehend aus vier Punkten, als die letzte die man nehmen kann.“*® Das bedeutet, dass
diese Art den ,Notnagel® bietet, um in einer Entscheidungssituation eine gute Wahl treffen

zu konnen.

»Die zweite Art [eine] gesunde und gute Erwéhlung zu treffen; enthilt vier Regeln und eine
Bemerkung.” (Ex 184)

5.3.2.1. Die richtige Haltung
Wieder beginnt Ignatius mit der Gesinnung, die im Inneren des Menschen richtig sein
muss, um in dieser Art weiterhin in sich hineinspiiren zu kdnnen, wozu der Wille Gottes
einem fiihren mochte:
,»Die erste Regel ist, daB jene Liebe, die mich bewegt hat, eine bestimme Sache zu wéhlen,
von oben herabsteige aus der Liebe Gottes, dergestalt, dal der Wéhlende zuerst in sich spiirt,

wie die groflere oder geringere Liebe fiir die Sache, die er erwihlt, einzig seinem Schopfer und
Herrn zum Grund hat.” (Ex 184)

Die weiteren Regeln, die auf diese erste folgen, haben ihre Referenz immer zu dieser
ersten hin.’* Als Erstes soll diese ,Sache’, iiber die entschieden werden muss, aus der
Perspektive Gottes heraus betrachtet werden — nicht mehr aus meiner Position, sondern
sozusagen aus der Hohe herab. Dazu soll die Liebe, die entweder mehr oder weniger in
dieser Sache ist, als Betrachtungsgegenstand erwogen werden. Diese Liebe soll vom
Wihlenden ,erspiirt’ — also erfahren — werden. Fiir diese Erfahrung dienen nun die wei-
teren drei Regeln. Sie sind sozusagen ,Testfdlle‘, wo der Mensch ausprobieren solle, ob
er in dieser richtigen Haltung angekommen ist und die Klarheit finde, nach der er su-

che.>!

5.3.2.2. Erste Erwdgung: Ein mir unbekannter Mensch

,.Die zweite [Regel]: Einen Menschen sich vorstellen, den ich nie gesehen noch gekannt habe,
und ihm alle erreichbare Vollendung wiinschen. Dann erwigen, was ich ihm sagen wiirde, daf3

499 JGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Ubungen 20, in: DERS., Deutsche Werkausgabe
Bd. II, 273.

500 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 113.

S01'Vgl. ebd.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 109

er tun und erwihlen solle zur je groBeren Ehre Gottes Unseres Herrn und zur gréferen Voll-
endung seiner Seele: und ebenso handle ich selbst und halte mich an die Regel, die ich fiir den
anderen aufstelle.” (Ex 185)

Mit diesem ersten Versuch stellt sich der Wahlende einen fremden Menschen vor, der vor
der genau gleichen Entscheidung steht. Es geht hier um das geistliche Wachstum, auf das
hin diese Erwdgung abzielen soll —,,zur je grofleren Ehre Gottes* (ebd.) — und wie schon
so oft zum Heil der Seele desjenigen, den ich mir vorstelle. Gallagher gibt dazu eine kurze
Erlduterung: ,,Diese einfache und doch michtige Ubung, indem ich mir erlaube, meine
Wahl aus der Distanz zu sehen — als die Wahl einer anderen Person —, hilft mir, eine
objektive Sicht der Wahl in sich zu erreichen und so mit gréerer Freiheit wahlen zu

koénnen. <392

5.3.2.3. Zweite Erwagung: Die Todesstunde

,,Die dritte [Regel]: Als wére ich in der Todesstunde, bedenke ich die Form und das MaB, das
ich dann hinsichtlich der jetzigen Wahl wiinschte eingehalten zu haben und danach richte ich
mich und treffe im ganzen meine Entscheidung.” (Ex 186)

Hier geht der Mensch an sein Lebensende. Dort wo alle irdischen Sorgen, Wiinsche, Note,
etc. wegfallen und nur noch das Hintreten vor das Angesicht Gottes eine Rolle spielt. Ab
diesem Zeitpunkt wiirden alle Griinde, die ihre Wurzel im ,Bleiben in dieser Welt* haben,
wegfallen. Allein das, was dann vor Gott zadhlt, wiirde klarer heraustreten und dem Men-
schen besser bewusst machen, worum es in dieser Entscheidung eigentlich geht. Auch

hier soll wieder eine objektivere Sicht auf die Situation mehr Freiheit schenken.>*

5.3.2.4. Dritte Erwagung: Das Gericht

,,Ich betrachte und erwége, wie mir am Tage des Gerichtes zumute sein wird, und ich iiberlege,
wie ich dann wiinschte[,] in der vorliegenden Sache entschieden zu haben; und die Regel, die
ich dann befolgt haben mochte, nehme ich jetzt an, um mich dann voller Freude und Wonne
zu finden.“ (Ex 187)

Im letzten Testfall geht der Mensch iiber den Tod hinaus ins Gericht Gottes. Dort wo er
Rechenschaft abzulegen hat, warum er etwas im Leben gemacht hatte. In der Vorstellung
dieses Zustandes schaut er dann sozusagen zuriick auf die gegenwiértige Situation und
beurteilt sie, wie sie aus dieser Perspektive aussieht, welche Option die bessere wére an-

gesichts des Gerichtes Gottes. Hier muss in Erinnerung gerufen werden, dass es sich um

302 Ebd., 114 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,This simple yet powerful exercise, in allowing me to view
my choice from a distance — as another person’s choice — helps me to gain an objective view of the choice
itself, and so to choose with greater freedom.

503 Vgl. ebd.



110 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

zwei gute Entscheidungen handelt, und somit das Gericht nicht zwischen Rettung und
Verdammnis stattfindet, sondern zwischen dem, was Gott mehr gedient hitte. ,,Das Ge-
richt [liber diese Situation] wird damit zu tun haben, ob ich in dieser Wahl den Einen
vollkommen geliebt habe, der mich unendlich liebt, oder ob ich mit Zuriickhaltung geliebt
habe. Das Verlangen, vollkommen geliebt zu haben, dass ich dann fiihle, sagt Ignatius,

wird mich unterstiitzen, jetzt mit uneingeschrinkter Liebe zu wihlen.*3%*

5.3.2.5. Die Entscheidung
Nach der Befolgung dieser vier Regeln soll der sechste Punkt der ersten Art wiederholt
werden:

»Nachdem ich diese Richtlinien zu meinem ewigen Heil und Frieden angenommen habe, treffe

ich meine Wahl und bringe sie Gott Unserem Herrn dar, entsprechend dem sechsten Punkt der
ersten Art zu wahlen.” (Ex 188)

Erst wenn der Ubende diese Testfille durchgenommen hat, soll die Entscheidung getrof-
fen werden. Nach dem Festlegen auf eine Option soll sie Gott dargebracht werden, damit
dieser sie bestdtige. Erst dann sei auch diese zweite Art im dritten Modus abgeschlossen.
Ich mochte hier zur Veranschaulichung das Zeugnis von Raymond wiedergeben, der
diese Art zu wiahlen hatte.
Raymond war seit dreizehn Jahren Pfarrer. Er hatte die Pfarre sehr gut aufgebaut, was
thm viel abverlangte, sodass er sehr ausgelaugt war. Er besprach seine Situation mit sei-
nem geistlichen Begleiter, der ihm riet, mit dem Bischof zu reden. Als er seine Anliegen
dem Bischof mitteilte, sagte ihm dieser, dass er sich sehr {iber die Arbeit freue, die er
gemacht hatte, es ihm aber zur freien Wahl stelle, ob er bleibe oder nicht.>*® Uber Beginn
des Prozesses seiner Entscheidungsfindung berichtet er Folgendes:
,»Die Antwort des Bischofs war ermutigend und ich war willig zu unterscheiden. Dennoch war
es nicht leicht {iber eine Position, die ich fiir eine so lange Zeit hatte, zu entscheiden. Als ich
meinen geistlichen Begleiter traf, sagte er mir, ich solle nicht versuchen gleich zu entscheiden
— dass das Thema war, frei genug zu werden, um gut zu wéhlen. Also fuhr ich fort zu beten
und wir trafen uns weiterhin. Ungefahr fiinf Wochen spéter, als wir uns trafen, meinte er, dass
ich frei genug sei, um nun zu unterscheiden, ob ich in der Pfarre bleiben oder um eine andere
Aufgabe bitten sollte. Er schlug vor, dass ich fortfahre zu beten und dass ich Ignatius® dritte
Zeit der Wahl (dritten Modus der Unterscheidung) versuchen sollte. [...]
Eine Woche spiter versuchte ich es. Ich sal3 mit einem Notizblock in der Kapelle des Pfarrho-
fes und schrieb die Vorteile und Nachteile auf, die ich sehen konnte, wenn ich in der Pfarre

bliebe. Ich tat dasselbe mit der Moglichkeit, eine andere Aufgabe vom Bischof anzunehmen.
Als ich alles betrachtet habe — [nun folgt die Liste mit Vor- und Nachteilen:]

394 Ebd., 115 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,The judgment will concern whether, in this choice, I have
loved fully the One who loves me infinitely, or whether I have loved with reservation. The desire to have
loved fully I will feel then, Ignatius says, will assist me to choose now with unreserved love.*

505 Vgl. ebd., 116.



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 111

die Tatsache, dass ich Pfarrer fiir dreizehn Jahre war und so viel gegeben habe wie ich konnte;
die Anstrengung, die es mich jetzt kostet, nun die tigliche Arbeit eines Pfarrers dort zu tun;
die echte Gefahr fiir mich, in dem Fall dass ich bleibe, geféhrlich ausgelaugt zu werden und
ohnehin aufthéren zu miissen; die Tatsache, dass die Dinge im Guten sind und es andere gibt,
die einsteigen konnten; mein Empfinden, mehr Gutes zu tun, mit einem Wechsel der mir helfen
wiirde mit neuer Energie zu starten, als die Arbeit schleppend weiter zu verrichten — [hier
endet diese Liste.]

es schien mir, dass das groBere Gut war, jemand anderen iibernehmen zu lassen und einen
neuen Anfang in einer anderen Aufgabe zu setzen. Soweit ich sehen konnte, laut dem hl. Ig-
natius, sagte das alles, dass es Gottes Wille war, dass ich den Bischof um eine andere Aufgabe
bitten sollte. Aber ich war mir noch immer nicht sicher und war nicht bereit zu handeln.

Ich teilte das alles mit meinem geistlichen Begleiter und er schlug mir vor, den zweiten Weg,
den Ignatius gibt, zu versuchen.*%

Raymond war bisher im dritten Modus schon ein Stiick vorangekommen. Nachdem er
fiinf Wochen bendétigte, um in eine halbwegs gleichmiitige Haltung zu kommen, ist er
sich trotz der vielen Argumente noch immer nicht sicher bzw. hat noch nicht geniigend
Klarheit fiir seine Entscheidung erlangt. Hier schlégt sein geistlicher Begleiter die zweite
Art vor, damit Raymond in die richtige Disposition finde.’*” Er beschreibt seine weiteren

Schritte:

»Etwa drei Tage spéter tat ich dies in derselben Kapelle. Als ich den ersten Punkt heranzog —
wo man iiber eine andere Person nachdenkt, die vor derselben Entscheidung steht und was
man zu dieser Person sagen wiirde — hat es mich wirklich getroffen. Ich wusste sofort, dass
ich niemals eine Person, die so tief ausgelaugt wire, bitten wiirde, im selben Dienst zu bleiben.
Ich denke nicht, dass ich jemals diese erste Erwdgung auf dem zweiten Weg bis zum Ende
gegangen bin. Das war einfach so klar, dass ich empfand, meine Antwort bereits zu haben.
Als ich, ein paar Tage spiter, dies meinem geistlichen Begleiter mitteilte, stimmte er zu, dass
es sehr klar schien. Er meinte, dass der Unterscheidungsprozess nun beendet war und es nichts
mehr brauchte, was getan werden miisste, und dass es an der Zeit war mit dem Bischof zu
sprechen. %

396 Bbd., 116-117 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,The bishop’s response was encouraging, and I was
willing to discern. Still, to discern about a position I’d had for so long was not easy for me. When I met
with my spiritual director, he told me not to try to discern right away — that the issue was to become free
enough to choose well. So I continued to pray, and we continued to meet. About five weeks later, when we
met, he thought I was free enough then to discern whether I should stay at the parish or ask for another
assignment. He suggested that I continue to pray, and that I try St. Ignatius’s third time of election (third
mode of discernment). [...] A Week later I did try it. I sat in the rectory chapel with a notebook, and wrote
down the advantages I could see in staying on as pastor, and the disadvantages. I did the same thing with
the possibility of taking another assignment from the bishop. When I considered everything — the fact that
I had been pastor for thirteen years and had given pretty much what I could; the effort it was costing me
now just to do the daily work of pastor there; the real danger that, if I tried to continue, I was likely to get
dangerously exhausted and have to stop anyway; the fact that things were in good shape and that there were
others who could step in; my sense that I could do more good by a change that would help me start again
with new energy rather than dragging in my work the way I was doing — it seemed to me that the greater
good was to have someone else take over and that I get a fresh start in another assignment. As far as I could
see, following St. Ignatius, this was saying that God’s will was that I should ask the bishop for another
assignment. But I still wasn’t sure, and I wasn’t ready to act. I shared all this with my spiritual director, and
he suggested that I now try the second way St. Ignatius gives.*

307 Vgl. ebd.

398 Ebd., 117-118 [Ubers. A.S.]. Text im Original: ,,About three days later, I did that in the same chapel.
When I took the first point — where you think of another person facing the same decision and what you
would say to that person — it really hit me. I knew immediately that I would never ask another person to



112 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Auf dieser zweiten Art fand Raymond sofort zu einer Klarheit. Bereits schon am Beginn
des ersten Testfalls hatte er so viel Klarheit, dass er diese Ubung gar nicht mehr beenden
musste, um den Willen Gottes sehen zu kdnnen. Man kann fast sagen, dass in diesem
dritten Modus der erste Modus giiltig wurde, da die Klarheit keiner weiteren Uberlegung
bedurfte. Sein geistlicher Begleiter bestitigte diese Klarheit. Ohne diesen wére er nicht
zu dieser Klarheit gekommen, in der er nun stand.’” Aus dieser Entscheidung heraus

ereignete sich in seinem Innenleben folgender weiterer Prozess:

,,Ein paar Tage spéter tat ich es. Der Bischof stimmte der Unterscheidung zu und meinte, dass
sich die Griinde richtig anhorten. Es war das letzte Stiick in der Unterscheidung. Innerhalb von
Tagen begann ich richtiges Lebensgliick, einen tiefen Frieden iiber die Entscheidung zu spii-
ren, eine Sicherheit, dass ich Gottes Willen tue. Das war der Punkt, den ich im ganzen Prozess
immer erreichen wollte.*>1°

Am Ende befand sich Raymond im tiefen Trost. Der Friede und das neue ,Gliicklich-Sein*
am Leben sind die Friichte, die die Entscheidung nach dem Willen Gottes hervorbrachten.
Anhand dieses praktischen Beispiels wird deutlich, dass in der zweiten Art, des dritten
Modus, es nicht zwingend notwendig ist, alle drei Testfélle durchzuarbeiten, falls Gott
die Gnade gibt, bereits Klarheit erlangt zu haben. Raymond hatte richtig gehandelt, denn
wie am Beispiel von Ignatius deutlich wurde, hatte dieser selbst nach der Klarheit noch
eine weitere Bestitigung gesucht, anstatt Gottes Willen einfach umzusetzen. Deshalb
miisse man dem mehr folgen, was Gott zeige, als mechanisch die Regeln des Ignatius
abzuarbeiten. Diese sind ein Hilfsmittel, den Willen Gottes zu finden, aber nicht selber

das Ziel.

Es bleibt noch eine Frage zu kldren: Was ist, wenn ich selbst nach diesem dritten Modus
der zweiten Art nicht zum Willen Gottes finde? Auf diese Frage gibt Ignatius selbst keine

Antwort, da er davon ausgeht, spitestens hier zu einer Antwort gekommen zu sein. Es

continue in the same ministry with such deep exhaustion. I don’t think I ever went past this first consider-
ation in the second way. This was so clear that I felt | had my answer. When I shared this a few days later
with my spiritual director, he agreed that this seemed very clear. He thought the discernment process was
now concluded, that there was nothing more that needed to be done, and that it was time to speak with the
bishop.*

39 Vgl. ebd., 118.

310 Ebd., 118 [Ubers. A.S]. Text im Original: ,,A few days later I did. The bishop agreed with the discern-
ment and thought that the reasons sounded right. It was the final piece in the discernment. Within a few
days I started to feel real happiness, a deep peace about the discernment, a certainty that I was doing God’s
will. This was the point I had always wanted to reach in the whole process.*



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 113

konne nur an der Disposition oder anderen Schritten mangeln. Gallagher weist auf ver-
schiedene Fragen hin, die helfen konnen, die Wurzel zu erkennen, falls dieser Modus

nicht erfolgreich abgeschlossen werden konnte:>!!

1. Weill man iiber die zu entscheidende Situation ausreichend Bescheid, sodass man
wirklich alle Vor- und Nachteile gut erwédgen kann?

2. Hat man durch das Gebet Gottes Hilfe in Anspruch genommen, um die Vor- und
Nachteile gut erwédgen zu kdnnen? Hat man Griinde erwogen, die auf dem geist-
lichen Leben basieren?

3. Man muss sich ehrlich fragen: Ist man wirklich in einer ruhigen Zeit, wo man frei
ist, seine Fahigkeiten einzusetzen, oder tdusche ich mich selber?

4. Ist man in den Erwdgungen wirklich ans Ende des Lebens gegangen, dort wo die
unendliche Liebe Gottes iiber einen hereinbricht, wovon die Entscheidungen er-
wogen werden sollten?

5. Ist man geistlich ganz frei, nur das tun zu wollen, was zur gréferen Ehre Gottes
dient?

6. Kann man die Uberlegenheit von Vor- oder Nachteilen klar erkennen?

7. Hat man einen geistlichen Begleiter im Unterscheidungsprozess zu Hilfe genom-
men?

8. Hat man um die Bestitigung Gottes nach einer inneren Entscheidung gebeten?

6. Zusammenfassung

Uber die Suche nach dem Willen Gottes bei Ignatius kann zusammenfassend festhalten
werden, dass der Mensch zuerst die Liebe Gottes erfahren haben muss, um aus dieser
Erfahrung aufrichtig den Willen Gottes suchen zu kénnen. Dazu soll er sich in die richtige
Haltung gegeniiber Gott begeben. Diese besteht nach Ignatius darin, Gott an die erste
Stelle zu setzen, was bedeutet, alles seinetwegen zu machen und so zum Heil seiner Seele
in der betreffenden Sache zu entscheiden. Dazu kann er verschiedene Hilfsmittel anwen-
den, wie zum Beispiel intensivere Zeiten mit der heiligen Eucharistie zu halten, mit der
HI. Schrift zu beten, in der Stille hinzuhéren was Gott spricht, in der geistlichen Beglei-
tung genauer zu unterscheiden oder iiber geistliche Erfahrungen zu reflektieren.

Im Prozess der Unterscheidung gibt Ignatius drei verschiedene Modi vor. Im ersten Mo-

dus werde die Klarheit, in welcher Wahl Gottes Wille liege, aus Gnade geschenkt und der

S Vgl. dazu die Liste von Gallagher, in: Will of God, 119-120.



114 Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius

Mensch miisse das nur annehmen und danach handeln. Der zweite Modus betrifft die
Unterscheidung anhand der geistlichen Erfahrung, die der Mensch macht. Hier erwéhnt
er die beiden Zustidnde des geistlichen Trostes und der geistlichen Trostlosigkeit. Wie in
Zeiten des Trostes der Mensch Empfindungen und Gedanken hat, die in ihren Bewegun-
gen den Weg zum Willen Gottes weisen, so kommen in Zeiten der Trostlosigkeit Versu-
chungen iiber den Menschen, die von Gottes Willen wegziehen.

Wenn der Mensch gentigend Erfahrung hat, um klar sehen zu konnen, worin Gottes Wille
liege, wire dieser Modus erfolgreich abgeschlossen. Komme dieser Modus aber nicht zu
einem Ende, so konne noch ein dritter Modus gewihlt werden, der aber den letzten bildet
in der Wahl der Modi. Dieser Modus unterteile sich in zwei Arten, von denen immer die
erste zu wihlen sei und die zweite eine Notlosung bilde, um den Menschen richtig zu
disponieren.

In dieser ersten Art muss der Mensch sich der zu erwidgenden Sache klarwerden, dann
sich in die richtige Haltung begeben, aus der er betet, dass Gott den Willen lenke und
anschlieBend, aus verniinftiger geistlicher Uberlegung heraus, die Vor- und Nachteile der
zu entscheidenden Situation erwidgen. Wenn er dann eine klare Entscheidung treffen
kann, soll er in dieser um die Bestdtigung Gottes bitten, dass es sich als jene erweise, die
Gott wohlgefillig ist.

Falls in dieser Art keine Entscheidung getroffen werden kann, bliebe noch eine letzte Art
zu unterscheiden. Dort spielt es die entscheidende Rolle, die erwdgende Sache aus der
objektiven Sichtweise heraus anzusehen, mit der Liebe, die Gott fiir diese Situation habe.
So wire die erste Erwédgung, sich einen fremden Menschen vorzustellen, der in dieser
Situation stehe, als zweite wire die Todesstunde und als dritte das Gericht. In diesen Er-
wégungen soll der Mensch von seinen inneren Gebundenheiten frei werden, um klarer
eine Entscheidung sehen zu konnen. Am Ende soll wieder um die Bestitigung Gottes
gebeten werden.

Ignatius gibt also konkrete Hilfen fiir Ubungen, in denen der Mensch in geistlicher Weise

an sich arbeiten kann, um Gottes Willen besser zu erkennen.



Schluss 115

Schluss

Am Ende dieser Arbeit stellt es sich als schwierig, wenn nicht sogar unmoglich dar, nur
eine einzige Antwort auf die Frage ,Was ist der Wille Gottes?‘ zu geben. So einfach ist
das nicht. Auch wenn Alfons sagt, dass der Wille Gottes unser ewiges Heil ist, weil Gott
uns auf ewig gliicklich machen will, so konne man doch nicht sagen, dass nur dies der
Wille Gottes ist. Wenn im Evangelium Jesus seine Jiinger um den Willen Gottes beten
lehrt,>!? umfasst das mehrere Aspekte. Im Exkurs iiber die Auslegung der Vaterunser-
Bitte bei den Kirchenviter, und den anderen Autoren wurde das deutlich. Wenn selbst der
Katechismus keine Vorgabe iiber eine einzige, wahre und richtige Auslegung macht, dann
gibt es kein richtiges und falsches Verstindnis, wodurch wir werten konnten, ob der eine
Theologe recht hat oder der andere, ob jener Heilige den richten Weg zu Gott lehrt, oder
ein anderer.

Man kann sagen, dass es beim Willen Gottes um den Willen einer konkreten Person —
nein genauer: drei Personen, die in einem Willen iibereinstimmen — geht, ndmlich den
dreifaltigen Gott.>!® Er ist kein ,System* von Lehrsétzen oder der Ansammlung von Wis-
sen, das man sich aneignen kann und dann verstanden hat, was er oder sein Wille sei. Es
bedeutet ein Kennenlernen seiner Person, eine Beziehung mit Gott aufzubauen.

Dazu ruft der heilige Alfons in seiner Sichtweise iiber den Willen Gottes auf. Zum Willen
des ewigen Heiles gehort der Wille, sich auf Gott selbst einzulassen. Es ist notwendig,
die Art wie er entscheidet, kennenzulernen — und zwar immer wieder neu kennenzulernen.
Die Biografie des Alfons hilft diese Gedanken zu verstehen. Selbst wenn man tiber diesen
Heiligen einiges an Wissen gesammelt hat, weill man zwar iiber ihn — wiirde man mit ihm
jedoch von Angesicht zu Angesicht reden kdnnen, dann wére das eine andere, tiefere
Erfahrung, wer er ist. Ahnlich ist es mit Gott. Nur iiber ihn zu lesen, zu studieren und zu
lernen ist manchmal gutes Wissen, aber ohne eine lebendige Begegnung bleibt uns zu
viel verborgen, wer er ist und was er will.

Das wird ebenso beim hl. Ignatius erkenntlich. Selbst wenn er als erfahrener Begleiter
iiber die geistlichen Ubungen schrieb und sehr viel wusste, hat er in seinem Leben nicht

immer sofort gewusst, was Gott wirklich will, sondern musste sein Herz immer wieder

512 Und es geschah: Jesus betete einmal an einem Ort; als er das Gebet beendet hatte, sagte einer seiner
Junger zu ihm: Herr lehre uns beten®, (Lk 11,1) bzw. ,,[d]ein Wille geschehe wie im Himmel, so auf der
Erde.” (Mt 6,10)

13 Da Gott dreifaltig ist, Vater, Sohn und Heiliger Geist, sind es drei Personen. Diese sind aber eins im
Wesen und auch eins im Willen.



116 Schluss

neu 6ffnen, was in dieser oder jener Situation die konkrete Weisung Gottes war.>'# Daher
lasst sich mit Alfons festhalten, dass Gott unser Heil will, indem wir dieses im Gebet
empfangen — jenes Heil, das Gott selber ist und, wie wir durch die Ausfiihrungen Lohfinks
gesehen haben,’!® das sein Wille ist: Die Hingabe des eigenen Sohnes Jesu Christus am
Kreuz fiir uns. Der Katechismus gibt daher diese Erklarung: Unser ewiges Heil, das Gott
mochte, liegt in seinem Entschluss Jesus fiir uns hinzugeben, begriindet. In ihm findet der
Mensch den Willen Gottes, da in ihm sich der Wille Gottes erfiillt. (Vgl. KKK 2825)

An diesem zentralen Punkt des Willens Gottes stimmen Alfons und Ignatius — und ich
mochte noch hinzufiigen: alle Heiligen — vollig tiberein: Ohne Jesus gibt es keinen bes-
seren Weg, den Willen Gottes zu erkennen. Und damit verdndert die Sichtweise auf den
Willen Gottes das ganze Leben: Es bedeutet ernst zu nehmen, Jesus in seinem Leben nicht
nur ab und zu miteinzubeziehen, sondern mit ihm in dauerhafter Beziehung, ja sogar aus
ihm, aus seinem Heiligen Geist heraus zu leben und unsere Entscheidungen ihm und sei-
ner Fiihrung zu unterstellen. Das ist gemeint, wenn es im Brief an die Thessalonicher
lautet: ,,Das ist es, was Gott will, eure Heiligung.* (1 Tess 4,3)

Wo konnte diese Heiligung anders zu finden sein, als in Jesus Christus, der schon in seiner
Auferstehung die urspriingliche Einheit des Willens Gottes im Geist und Fleisch geoffen-
bart hat? Aus diesem Grund sind fiir Alfons wie fiir Ignatius verschiedene Gebetsarten
nur Mittel die zum Ziel haben, mit Jesus verbunden zu sein. Ziel ist also Gott selber, in
seinem Sohn Jesus Christus, der das ewige Heil des Menschen ist. Alles muss auf ihn

hingeordnet werden, selbst die innere Haltung des Willens, wie es Ignatius beschreibt:

»Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Thm
zu dienen, und so seine Seele zu retten. Die anderen Dinge auf Erden sind zum Menschen hin
geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu dem hin er geschaffen
ist.“ (Ex 23)

Dieses ,alles auf Gott‘ hinzurichten, entspricht der Haltung des Alfons, wenn er sagt:
,Jhm [Gott] seinen Willen geben, heift Ihm alles geben, sich selbst geben.*>!¢ Nur wer
frei von seinen inneren Anhinglichkeiten ist kann erkennen, was grofer und tiefer in die
Néhe Gottes fiihrt, was sein Wille ist. So sind auch die Modi, die Ignatius zur Entschei-

dungsfindung erwihnt, verschiedene Mittel, die in diese tiefere Beziehung mit Jesus hin-

514 Tgnatius musste lernen, dass es nicht Gottes Wille war, eine noch groBere Bestitigung auf die Antwort
der Frage nach der Armut zu geben, obwohl er selbst danach verlangte. Vgl. die Ausfithrungen im Kapitel
5.2.2. des zweiten Teiles, ab Seite 94.

515 Vgl. das Kapitel 7.3.1. im ersten Teil auf Seite 59.

316 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14.



Schluss 117

einfiihren sollen. Es bleiben aber Mittel, die nicht wirksam sein miissen in allen Situatio-
nen und deshalb nie absolut gesetzt werden diirfen. Wenn Gallagher davon spricht, dass
die Ubungen dazu dienen kdnnen, Muster im Leben zu entdecken, um zu lernen, wohin

317 50 dienen selbst solche ,technischen® Mittel nur dem dahinter-

einen Gott fithren will,
liegenden Ziel: Gott selber mehr kennenzulernen. Es sind Hilfestellungen, die wir Men-
schen gebrauchen konnen, um mehr mit Gott zu leben. Aus diesem ,Kennenlernen® leitet
Ignatius die Regeln zur Unterscheidung der Geister ab. Ohne sein Leben mit Gott hitte
er die inneren Bewegungen nicht in dieser Klarheit formulieren kénnen.

Andere ,Hilfen‘ zum Kennenlernen sind ebenso die Gebote, wie es in den Auslegungen
zur Vaterunser-Bitte zur Sprache gekommen ist. Sie dienen dem groferen Ziel, ndmlich
mit Gott zu leben. Ein Leben nach den Geboten macht Gott selbst sichtbar, wie es in den
Auslegungen des hl. Franziskus vorkam, dass man jene, die zu Jesus gehoren, daran er-
kennt, dass sie lieben wie er.’!®

Wenn die Frage gestellt wird, ob es iiberhaupt Gottes Wille ist zu beten und zu bitten,
kann man nach diesen Ausfiihrungen zusammenfassend sagen, dass es nicht nur gut ist
zu beten, sondern eine notwendige Voraussetzung unseres Heiles darstellt, da Gott den
freien Willen nicht tlibergeht, sondern an der Mitwirkung interessiert ist. Diese Mitwir-
kung findet im Willen des Menschen statt. Dort wo sich dieser hinrichtet, dort wird der
Mensch auch in seinem Leben hingehen. Deshalb spricht Alfons von Bedingungen des
Gebetes, die unseren Willen lenken, dass es ,fiir sich‘, ,zum Heil notwendige Dinge be-
treffen®, ,demditig‘, ,vertrauensvoll‘ und ,ausdauernd‘ sein soll. Zu diesen Bedingungen
kommen die Anspriiche der Kirchenviter, wie z.B. hl. Gregor von Nyssa, dass der
Mensch gewillt sein muss, sein Leben zu éndern,’'® oder wie Lohfink es auf den Punkt
bringt: ,,So etwas verdndert das Leben — oder das Beten der 3. Vaterunserbitte war leeres
Gerede.*>?°

Wenn Gott vom Menschen das Gebet fiir sein Heil fordert, so darf es nicht vom Leben
getrennt werden, es muss sein Wille den menschlichen Willen in seinen verschiedenen
dulleren Handlungen veréndern diirfen, anders kann es nicht fruchtbares Gebet werden.
Aus diesem Grund wagt der heilige Alfons zu sagen: ,,Fiir jetzt sage ich nur, dal wenn

wir nicht gerettet werden, so wird das ganz unsere Schuld sein und nur an uns wird es

317 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 88.

518 Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander
lieben. Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Jiinger seid: wenn ihr einander liebt.“ (Joh 13,34-35)
519 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Uber das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 124-125).

520 G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 86.



118 Schluss

gefehlt haben, eben weil wir nicht gebetet haben.*>2! Wenn man betet, wie es Alfons lehrt,
werden die Gnaden flieBen, die den Willen Gottes zur rechten Zeit erkennen lassen, was
man tun soll, wodurch der Mensch sicher die Gemeinschaft mit Gott erlangt. In den vielen
Lebenszeugnissen, die in dieser Arbeit erwdhnt wurden, ist dies klar ersichtlich. Auch
wenn die Dauer bis zu dieser Erkenntnis sehr verschieden ist, so ist es doch eine Gewiss-
heit, dass Gott die notwendigen Hilfen zum ewigen Heil durch das Gebet gibt. Hier muss
der Mensch das Seine dazu beitragen. Bei all den Lebensbeispielen hat jede Person auf
thre Weise durch ihren freien Willen Schritte gehen miissen, um zur groferen Klarheit
iber Gottes Willen zu gelangen oder, weil diese schon vorhanden war, diese umzusetzen.
Dem Menschen wurde also von Gottes Willen her aufgetragen mit der Gnade mitzuwir-
ken, die er durch das Gebet gibt.

Aus diesem Grunde kann die Frage, ob auch Jesus noch heute antwortet, wenn er gefragt
wird, was man tun soll, positiv beantwortet werden. Wenn das Herz in der richtigen Ge-
sinnung ist, wird man seine Antwort horen konnen. Doch die ,geistigen‘ Ohrstopsel konne
man mit der Fahigkeit unseres Verstandes, den Gott uns gegeben hat, erkennen und her-
ausziehen, indem man bereit ist zu horen, was Gott will, auch wenn es nicht den eigenen
Vorstellungen und Wiinschen entsprechen mag. Aus diesem Grund sagt Jesus: ,,Wenn
einer hinter mir hergehen will, verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und
folge mir.*>*? Stimmen diese Grundvoraussetzungen, dass wir Menschen uns selbst nicht
so wichtig nehmen, werden wir in unseren Entscheidungssituationen in den Willen Gottes
hineinfinden und den Frieden des Herzens erhalten. In allen Entscheidungen, die erfolg-
reich im Willen Gottes getroffen wurden, werden wir zu ithm gefiihrt werden — zu ithm,
iiber den es im ersten Johannesbrief heif3t: ,,Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt,
bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm.* (1 Joh 4,16)

Jesus gibt vor seinem Leiden, bevor er Gottes Willen im Letzten erfiillt, noch ein neues
Gebot, ein Gebot, das dem Willen Gottes in vollster Weise entspricht, weil er es selber
ist, der es vorlebt und erfiillt: ,,Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich
euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander lieben. Daran werden alle erkennen, dass ihr
meine Jlinger seid: wenn ihr einander liebt.* (Joh 13,34-35) Das hat der heilige Franziskus
in seiner Auslegung zur Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe® gebetet. Diese Liebe ist
die Erflillung des ganzen Gesetzes, der Propheten — ja des ganzen Willens Gottes fiir uns.

Mit dieser werden wir selbst zu wahren Zeugen Gottes. Weil sich der Wille Gottes in Jesu

521 ALFONS VON LIGUORI, Das groBe Mittel des Gebetes, 60.
522 Mt 16,24 [Kursivsetzung A.S.].



Schluss 119

Hingabe am Kreuz erfiillte, soll seine Liebe immer der Maf3stab sein: Fiir unser Leben,
fiir unser Handeln, fiir unseren Willen und selbst in tiefster Bedrdangnis, Not und Wider-
willen. Uber alle Situationen, die den Menschen aus der Vorsehung Gottes heraus treffen,
soll man mit Jesus sprechen: ,,Aber nicht mein, sondern dein Wille soll geschehen.*
(Lk 22,42)
Deshalb mochte ich meine Arbeit mit zwei Aussagen iiber die Liebe schlieen. Die erste
stammt von Jesus selbst, als er gefragt wurde, was das wichtigste im Leben sei. Dazu
antwortete er: Gott zu lieben, und den Nichsten wie sich selbst. (Vgl.
Mk 12,29-31) Die zweite stammt vom hl. Paulus und soll eine Ahnung vermitteln, worin
diese Liebe besteht:
,Die Liebe ist langmiitig, die Liebe ist glitig. Sie ereifert sich nicht, sie prahlt nicht, sie bléht
sich nicht auf. Sie handelt nicht ungehorig, sucht nicht ihren Vorteil, ldsst sich nicht zum Zorn
reizen, tragt das Bose nicht nach. Sie freut sich nicht iiber das Unrecht, sondern freut sich an

der Wahrheit. Sie ertragt alles, glaubt alles, hofft alles, hélt allem stand. Die Liebe hort niemals
auf.”“ (1 Kor 13,4-8)






Abkiirzungsverzeichnis 121

Abkurzungsverzeichnis

Allgemeine Abkiirzungen

Bd. Band

bzw. beziehungsweise

ders. derselbe

dies. dieselben

d.h. das heif3t

d.i. das ist

ebd. Ebenda

etc. et cetera

f. folgende/r (Singular)

FN FuBinote

Hg./Hgg. HerausgeberIn / Herausgeberlnnen
0.4. oder dhnliche/r/s

Sp. Spalte

u.a. und andere

USwW. und so weiter

Ubers. A.S. Ubersetzung von Andreas Stipsits
vgl. vergleiche

z.B. zum Beispiel

Besondere Abkiirzungen
AAS Acta Apostolicae Sedis
A.S. Andreas Stipsits

BKV Bibliothek der Kirchenviter



122

Abkiirzungsverzeichnis

,Ex‘+Zahl

FC

TTB

Bezeichnet die Nummer der Geistlichen Ubungen des heiligen Ig-
natius aus dem folgenden Werk: IGNATIUS VON LOYOLA, Die Ex-

erzitien. Ubertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Frei-

burg '42010.
Fontes Christiani
Katechismus der Katholischen Kirche

Topos Taschenbiicher



Bibliographie 123

Bibliographie

Biblische Zitate (falls nicht anders angegeben)

DIE BIBEL. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift: Gesamtausgabe. Herausgegeben
vom Katholischen Bibelwerk, Stuttgart 2016.

Lehramtliche Scheiben

ACTA APOSTOLICAE SEDIS. Commentarium officiale, Vatikan 1950.

KATECHISMUS DER KATHOLISCHEN KIRCHE. Miinchen — Vatikan 1993.

Lexika

HERMANN, Ursula u.a., Das grole Worterbuch der deutschen Sprache, Stuttgart 1990.

Literatur

ALFONS VON LIGUORI, Das grof3e Mittel des Gebetes. Vollstindige deutsche Erstiiberset-
zung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998.

ALFONS VON LIGUORL, Der Wille Gottes. Von der Vereinigung unseres Willens mit dem
Willen Gottes, Jenstetten 2009.
Dieser Text ist auch online abrufbar: https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/
Liguori_ Der Wille Gottes.html [abgerufen am 4.4.2017] .
In englischer Sprache unter: http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1696-
1787, De Ligorio Alphonsus, Uniformity With God's Will, EN.pdf [abgeru-
fen am 4.4.2017].

ALFONS VON LIGUORI, Die Liebe zu Jesus Christus, Herausgegeben von P. Engelbert
Recktenwald, Ulm 1998.

ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott. Gebete. Herausgegeben von
Bernhard Héring, Miinchen — Ziirich — Wien 1989.



124 Bibliographie

ALFONS VON LIGUORI, Vorbereitung zum Tode, in: http://www.documentacatholicaom-
nia.eu/03d/1696-1787, De Ligorio Alphonsus, Prepara-
tion For Death Part 4, EN.pdf, 38-39 [zuletzt abgerufen am 10.4.2017].

ANSELM VON CANTERBURY, Freiheitsschriften. Lateinisch — Deutsch. Ubersetzt und ein-

geleitet von Hansjiirgen Verweyen. (= FC 13), Freiburg [u.a.] 1994.

ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen. Die Spiritualitit des Ignatius von
Loyola. Ein Schliissel zu den Exerzitien. Herausgegeben von Gerald O’Collins,
Daniel Kendall und Jeffrey LaBelle, Jeffrey. Aus dem Englischen von Ulrike
Strerath-Bolz, Freiburg im Breisgau 2013.

ASSOCIATION OF THE MONASTERIES OF NUNS OF THE ORDER OF PREACHERS OF THE
UNITED STATES OF AMERICA, Vocation in Black and White. Dominican Contem-
plative Nuns Tell How God Called Them, Bloomington 2008.

AURELIUS AUGUSTINUS, De libero arbitrio - Der freie Wille. Zweisprachige Ausgabe ein-
geleitet, libersetzt und herausgegeben von Johannes Brachtendorf, (= Augustinus

Opera 9) Paderborn [u.a.] 2006.

AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt. Ausgewihlt und iibertragen von Susanne Grei-
ner, Freiburg 2006.

AURELIUS AUGUSTINUS, Schriften gegen die Semipelagianer. Bd. 7. Die Vorherbestim-
mung der Heiligen. Die Gabe der Beharrlichkeit {ibertragen und erldutert von P.

DDr. Adolar Zumkeller. 2. Auflage 1987, Wiirzburg 1987.

AURELIUS AUGUSTINUS, Vortrdge iiber das Johannesevangelium, in: BIBLIOTHEK DER
KIRCHENVATER, 1. Reihe Bd. 5-6, Miinchen 1913-1914.

BELLARMIN, Robert, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser. Ubersetzt und her-

ausgegeben von Andreas Wollbold, Wiirzburg 2008.

BERG, Dieter / LEHMANN, Leonhard (Hgg.), Franziskus-Quellen. Die Schriften des heili-
gen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse iiber ihn und

seinen Orden, Kevelaer 2009.

CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae.

cum textu ex recesione leonina. Pars II I, Turin 1962.



Bibliographie 125

CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae.

cum textu ex recesione leonina. Tertia Pars et Supplementum, Turin 1956.

GALLAGHER, Timothy M., Discerning the Will of God. An Ignatian Guide to Christian
Decision Making, New York 2013.

GALLAGHER, Timothy M., Meditation and Contemplation: An Ignatian Guide to Praying
with Scripture, New York 2008.

GALLAGHER, Timothy M., The Discernment of Spirits. An Ignatian Guide for Everyday
Living, New York 2005.

GALLAGHER, Timothy M., The Examen Prayer, New York 2006.

GREGOR VON NYsSA, Uber das Gebet des Herrn, in: BIBLIOTHEK DER KIRCHENVATER,
1. Rethe Bd. 56, Miinchen 1927.

HARTMANN, August, Der heilige Alfons von Liguori, (= Die Kirche in ihren Heiligen und
in ihren Personlichkeiten. Kirchengeschichtliche Lebensbilder fiir Unterricht und

Erziehung), Saarbriicken 1957.

HAUSER, Richard SJ, Moving in the Spirit: Becoming a Contemplative in Action, Mah-
wah — New York 1986.

IGNATIUS VON LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II: Griindungstexte der Gesellschaft

Jesu, iibersetzt von Peter Knauer, Wiirzburg 1998.

IGNATIUS VON LOYOLA, Die Exerzitien. Ubertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsie-
deln — Freiburg 42010.

IGNATIUS VON LOYOLA, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Herausgegeben von Hugo
Rahner. Neu bearbeitet von Paul Imhof (= Klassiker der Mediation), Ziirich — Ein-
siedeln — Kdln 1979.

THERESE VON LISIEUX, Her Last Conversations. Translated from the Original Manuscripts
by John Clarke O.C.D.., Washington D.C. 1977.

LEITGOB, Martin, Alfons von Liguori. Lehrer des Gebetes und der Barmherzigkeit, Inns-
bruck — Wien 2010.

LoHFINK, Gerhard, Das Vaterunser neu ausgelegt, Stuttgart 2012.

MERTON, Thomas, Contemplative Prayer, New York 1969.



126 Bibliographie

MULLER, Klaus, Gott erkennen. Das Abenteuer der Gottesbeweise (= TTB 405), Regens-
burg 2001.

RATZINGER, Joseph (Benedikt XVI.), Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im

Jordan bis zur Verklirung, Freiburg im Breisgau 22007.

REY-MERMET, Théodule, Alfons von Liguori. Der Heilige der Aufklarung (1696-1787).

Aus dem Franzosischen iibertragen von Elisabeth Darlap, Wien 1987.

ScALAN, Michael, What Does God Want? A Practical Guide to Making Decisions,
Steubenville, Ohio 1996.

SCHEEBEN, Matthias Joseph, Natur und Gnade. Versuch einer systematischen, wissen-
schaftlichen Darstellung der natiirlichen und {ibernatiirlichen Lebensordnung im

Menschen, Mainz 1861.

THEODOR VON MOPSUESTIA, Katechetische Homilien. Zweiter Teilband. Ubersetzt und
Eingeleitet von Peter Bruns. (= FC 17/2), Freiburg [u.a.], 1995.

THOMAS VON AQUIN, Die Hoffnung. Theologische Summe II-1I. Fragen 17-22. Ubersetzt
von Josef F. Groner. Anmerkungen und Kommentar von Arthur F. Utz. Unter

Mitarbeit von Brigitta Grifin von Galen, Freiburg im Breisgau 1988.

THOMAS VON AQUIN, Katechismus des hl. Thomas von Aquin oder Erkldrung des apos-
tolischen Glaubensbekenntnisses, des Vater unser, Ave Maria und der zehn Ge-
bote Gottes. Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von A. Portmann, Kir-

chen/Sieg 1971.

TONER, Jules, Spirit of Light or Darkness? A Casebook for Studying Discernment of
Spirits, St. Louis 1995.

Vortrage

BuoB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 1, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten
am 15. Juni 2010, Minute 6. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/po-
dcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3 [zu-letzt abgerufen am 9.3.2017].

BuUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 2, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten
am 19. Juli 2010, Minute 19. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/po-
dcast/spiri/2010-07-19 _sp.mp3 [zuletzt abgerufen am 9.3.2017].



Bibliographie 127

SCHWIENHORST-SCHONBERGER, Ludger: Die revidierte Einheitsiibersetzung. Vortrag fiir
die Fortbildung fiir die Pastoralen Mitarbeiter der Erzdiozese Wien, Wien 21.
Marz 2017.






Kurzusammenfassung 129

Kurzzusammenfassung

Die Kirche betet in der dritten Bitte des Vaterunsers um den Willen Gottes: ,Dein Wille
geschehe!* und in der HI. Schrift steht, dass Jesus vor wichtigen Entscheidungen betete,
also Rat bei seinem Vater suchte. Wenn man nach dem Willen Gottes fragt, so kann man
keine generelle Antwort auf alle Fragen erhalten, aber diese vorliegende Diplomarbeit
behandelt zwei konkrete Fragestellungen, die Auswirkungen auf unser geistliches Leben
haben: ,Was ist der Wille Gottes? und ,Wie erkenne ich Gottes Willen in meinem Le-
ben?‘.

Der heilige Alfons von Liguori bildet den ersten Teil dieser Arbeit. Sein Leben und seine
Schriften geben eine Antwort auf die Frage, was Gottes Wille sei. Gott wolle ndmlich,
dass alle Menschen gerettet werden. Dieser Wille Gottes fordere aber eine Antwort des
Menschen, welche in grundlegender Weise das Gebet sei. Das Gebet sei die Beziehung
des Menschen zu Gott, aus der alle Gnade fliefle, damit er durch seine Taten Gottes Wille
erfiille. Der heilige Alfons gibt jedoch nicht nur theoretische Antworten, er bietet auch
ein praktisches Verstindnis, dass sich auf Naturereignisse, Krankheit, Trockenheit, Ver-
suchungen, Tod, Ekstasen und Wiinsche richtet. Ein Exkurs {iber verschiedene Auslegun-
gen zur dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden’
schlieBen diesen Teil ab.

Der zweite Teil dieser Arbeit erldutert, wie Gottes Wille in konkreten Situationen des
Lebens erkannt werden kann. Was kann man tun, wenn Entscheidungssituationen im Le-
ben auftreten, in denen nicht nur der eigene Willen zéhlt, sondern Gottes Wille gesucht
wird? Hier wird dem Leser, mit Hilfe des heiligen Ignatius, eine Moglichkeit zur Unter-
scheidung gegeben. Ignatius nennt in seinem Exerzitienbuch drei verschiedene Modi zur
Unterscheidung zwischen dem Willen Gottes und dem eigenen Willen. Entweder der
Mensch erkenne im ersten Modus sofort, was Gott will und brauche es nur zu tun, oder,
falls dies nicht der Fall sei, miisse man im zweiten Modus aus seinen Erfahrungen heraus
seine inneren Bewegungen unterscheiden lernen in Zeiten des Trostes und der Trostlo-
sigkeit. Aus den Zeiten des Trostes konne Gottes Wille geschlossen werden. Schlédgt auch
dieser Modus fehl, so soll sich im dritten Modus der Mensch seines Verstandes bedienen,
um Gottes Willen zu erkennen, wobei hier vor allem das Gebet die zentrale Rolle spiele,
um gut iiberlegen zu kénnen. Die verschiedenen Ratschlége des hl. Ignatius sind mit vie-

len Erfahrungsberichten von Menschen ergénzt, die Gottes Willen fanden.



130 Kurzzusammenfassung

Abstract

In the third supplication of the Our Father we pray for the will of god: ,your will be done’
and we read in holy scripture, that Jesus prayed ahead of important decisions. If we ask
about the will of god, we can't get a whole answer but these diploma thesis illustrates two
specific questions, that have an effect on our spiritual life: ,What is the will of God?” and
,How do I know the will of god for my life?’.

Saint Alfonso de Liguori is the first part of this thesis. His life and his scriptures offers an
answer about the question, what the will of god is. God wants at most, that all human
beings will be saved. That will of god needs an answer of the human being, which is at
first prayer. Prayer is the relationship between god and humans. This is the source of
which all graces flows, that enable us to do gods will in life. Alfonso didn't give only
theoretical answers but also a practical understanding, which concerns natural phenome-
nons, sickness, dryness, temptations, death, ecstasies and wishes. An excursus about var-
ious interpretations on the third Our Father supplication ,your will be done, on earth as it
is in heaven’ finish this part.

The second part of this thesis illustrates the discerning of the will of god in practical
questions of life. What should be done in decision situations, if not the own will but rather
gods will should be done? There would be given — in assistance with saint Ignatius — one
possible way of discerning the will of god. Ignatius mentions in his scripture about the
exercises three different modes to discern the will of god from the own will. In the first
mode the human being realize immediately the will of god and needs only to act upon it.
If the first mode fails, then the second mode should be applied. In this mode it’s necessary
to discern the spiritual movements in the heart in time of consolation and disconsolation.
At time of consolation, the will of god could be found. If this mode also fails, then the
third mode should be applied. There one should use his intellect to discern about gods
will. In this mode prayer is essential to think in the right way. To these different advises

of Ignatius are added a lot of testimonials of people, who found gods will.



