
 

 

 

 

 

DIPLOMARBEIT / DIPLOMA THESIS 

Titel der Diplomarbeit / Title of the Diploma Thesis 

„Dem Willen Gottes auf der Spur“ 
Wie die Sichtweise auf den Willen Gottes unser Leben und unsere Entscheidungen 

formen kann 

verfasst von / submitted by 

Andreas Stipsits, BA 

angestrebter akademischer Grad / in partial fulfilment of the requirements for the degree of 

Magister der Theologie (Mag. theol.) 

 

Wien, 2017 / Vienna, 2017  

Studienkennzahl lt. Studienblatt /  
degree programme code as it appears on 
the student record sheet: 

A  011 

Studienrichtung lt. Studienblatt /  
degree programme as it appears on  
the student record sheet: 

Diplomstudium Katholische Fachtheologie 

Betreut von / Supervisor: Univ.-Prof. Dr. Marianne Schlosser 



 

 



 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dem unbefleckten Herzen Mariens 

 



 

  



Inhaltsverzeichnis  5 

 

   

Inhaltsverzeichnis 

 

Einleitung ........................................................................................................... 9 

I. Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons ............................................... 14 

1. Vorbemerkung ......................................................................................................... 14 

2. Biografie des hl. Alfons Maria von Liguori ............................................................ 15 

3. Sünde und der universale Heilswille Gottes beim hl. Alfons ................................. 17 

4. Die Gebetspraxis des Kirchenlehrers ...................................................................... 19 

5. ,Das große Mittel des Gebetes‘ ............................................................................... 21 

5.1. Einführung zu dieser Schrift ............................................................................ 21 

5.2. Die Notwendigkeit des Gebetes ....................................................................... 21 

5.3. Gebet als sicheres Mittel zur Überwindung von Versuchungen...................... 24 

5.4. Die Bedingungen für das Gebet ....................................................................... 26 

5.4.1. Von grundsätzlichen Bedingungen ........................................................... 26 

5.4.2. Von bestimmten Bedingungen.................................................................. 27 

5.4.2.1. Demut ................................................................................................. 28 

5.4.2.2. Vertrauen ........................................................................................... 29 

5.4.2.3. Beharrlichkeit ..................................................................................... 31 

5.5. Zusammenfassung ........................................................................................... 33 

6. ,Der Wille Gottes‘ ................................................................................................... 34 

6.1. Einführung zu dieser Schrift ............................................................................ 34 

6.2. Wie man den eigenen Willen mit Gottes Willen vereinigen kann .................. 35 

6.2.1. Theoretischer Teil ..................................................................................... 35 

6.2.2. Praktischer Teil ......................................................................................... 41 

6.2.2.1. Naturereignisse .................................................................................. 42 

6.2.2.2. Krankheit ........................................................................................... 42 

6.2.2.3. Trockenheit ........................................................................................ 44 

6.2.2.4. Versuchungen .................................................................................... 45 

6.2.2.5. Tod ..................................................................................................... 45 

6.2.2.6. Ekstasen ............................................................................................. 46 

6.2.2.7. Wünsche ............................................................................................. 46 

6.3. Zusammenfassung ........................................................................................... 46 



6  Inhaltsverzeichnis 

7. Exkurs: Verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte ........................... 48 

7.1. Bei den Kirchenvätern ...................................................................................... 48 

7.1.1. ,Dein Wille geschehe‘ ............................................................................... 49 

7.1.1.1. Der Wille des Zeichens ...................................................................... 49 

7.1.1.2. Der Wille des Wohlgefallens ............................................................. 50 

7.1.2. ,Wie im Himmel so auf Erden‘ ................................................................. 51 

7.1.2.1. Geist und Fleisch ................................................................................ 51 

7.1.2.2. Gerechte und Sünder .......................................................................... 52 

7.1.2.3. Christus und die Kirche ...................................................................... 53 

7.1.2.4. Das himmlische Jerusalem und die streitende Kirche ........................ 53 

7.2. Im 13. Jahrhundert............................................................................................ 54 

7.2.1. Der heilige Thomas von Aquin ................................................................. 54 

7.2.1.1. Die Erlangung des ewigen Lebens ..................................................... 54 

7.2.2.2. Einhaltung der Gebote ........................................................................ 55 

7.2.2.3. Die Zurückversetzung in den ursprünglichen Zustand ...................... 55 

7.2.2. Der heilige Franziskus ............................................................................... 56 

7.3. Zeitgenössische Auslegungen .......................................................................... 57 

7.3.1. Gerhard Lohfink ........................................................................................ 58 

7.3.2. Josef Ratzinger .......................................................................................... 59 

7.4. Der Katechismus als Zusammenfassung .......................................................... 60 

II. Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius ............................. 62 

1. Allgemeines zu den Exerzitien des hl. Ignatius ....................................................... 62 

2. Begriffsklärung: Entscheidungen ............................................................................ 64 

3. Voraussetzungen für die Suche nach dem Willen Gottes ........................................ 66 

3.1. Die Liebe Gottes............................................................................................... 66 

3.2. Gott als höchstes Ziel ....................................................................................... 68 

4. Geistliche Mittel ...................................................................................................... 71 

4.1. Heilige Eucharistie ........................................................................................... 71 

4.2. Heilige Schrift .................................................................................................. 72 

4.3. Stille ................................................................................................................. 74 



Inhaltsverzeichnis  7 

 

   

4.4. Geistliche Begleitung ....................................................................................... 75 

4.5. Reflexion über die geistliche Erfahrung .......................................................... 76 

5. Erkennen des Willens Gottes .................................................................................. 77 

5.1. Erster Modus: Klarheit ohne Zweifel .............................................................. 77 

5.2. Zweiter Modus: Erfahrungen deuten ............................................................... 80 

5.2.1. Erklärung der Regel zur Unterscheidung der Geister ............................... 82 

5.2.1.1. Der geistliche Trost ............................................................................ 82 

5.2.1.2. Die geistliche Trostlosigkeit .............................................................. 86 

5.2.1.3. Zur Unterscheidung der Geister ......................................................... 91 

5.2.2. Unterscheidung im zweiten Modus .......................................................... 92 

5.3. Dritter Modus: In Ruhe verstandesmäßig erwägen ....................................... 100 

5.3.1. Erste Art .................................................................................................. 101 

5.3.1.1. Inhalt einer Entscheidung ................................................................ 102 

5.3.1.2. Die richtige Disposition ................................................................... 102 

5.3.1.3. Gebet ................................................................................................ 103 

5.3.1.4. Vor- und Nachteile erwägen ............................................................ 103 

5.3.1.5. Eine Entscheidung treffen ................................................................ 105 

5.3.1.6. Die Bestätigung ................................................................................ 105 

5.3.2. Zweite Art ............................................................................................... 108 

5.3.2.1. Die richtige Haltung ......................................................................... 108 

5.3.2.2. Erste Erwägung: Ein mir unbekannter Mensch ............................... 108 

5.3.2.3. Zweite Erwägung: Die Todesstunde ................................................ 109 

5.3.2.4. Dritte Erwägung: Das Gericht ......................................................... 109 

5.3.2.5. Die Entscheidung ............................................................................. 110 

6. Zusammenfassung ................................................................................................. 113 

Schluss .......................................................................................................... 115 

Abkürzungsverzeichnis ................................................................................ 121 

Bibliographie ................................................................................................. 123 

Kurzzusammenfassung ................................................................................ 129 

Abstract (Englisch) .................................................................................................... 130 

 



 

 

 



Einleitung  9 

 

   

Einleitung 

Manche beten es täglich, andere einmal wöchentlich, wieder andere beten es, wenn sie in 

Not sind und einige murren schon, wenn die ersten Worte nur ausgesprochen werden. Die 

Rede ist vom Vaterunser. Nicht alle sprechen die Worte, die Jesus zum Beten den Jüngern 

gelehrt hat, bewusst aus. Daher lohnt es sich, zu fragen, was dieses Gebet bedeutet. Am 

Leben und an den Schriften so mancher Heiliger, wird erkenntlich, dass für sie das Va-

terunser nicht nur ein paar Worte waren, die sie wiederholten, sondern dass sie damit 

intensiv beteten und diese Worte betrachteten. Dem hl. Franziskus z.B. wurde das Vater-

unser sehr lieb, und er erhielt sogar von Papst Honorius III. die Erlaubnis für seinen Or-

den, anstatt dem Stundengebet der Kirche eine bestimmte Anzahl von Vaterunser für die 

einzelnen Horen zu beten.1 Die Heiligen haben aber nicht nur dieses Gebet gesprochen, 

an ihnen erfüllte sich, was sie mit diesen Worten erbaten. Sie versuchten in ihrem Leben 

das zu tun, was sie von Gott hörten und erkannten. Ihren eigenen Willen glichen sie im-

mer mehr dem Willen dessen an, zu dem sie beteten. Das war eine der drei Bitten, die 

Jesus im Vaterunser lehrte: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘. So muss 

man fragen, was dieser Gott von den Menschen will, den die Christen als ,Vater‘ anspre-

chen. Es klingt fast ein bisschen provokant, sooft nämlich diese Worte ausgesprochen 

werden, wirft es die Frage auf, ob Gottes Wille so verschieden vom menschlichen Willen 

ist, dass man bitten muss, dass sein Wille geschehe – oder sind die Menschen etwa zu 

schwach, um seinen Willen zu tun? Und warum soll überhaupt Gottes Wille geschehen? 

Diese Fragen sind nicht unerheblich für den Glauben. Jesus selbst betete vor wichtigen 

Entscheidungen in seinem Leben. Bevor er die zwölf Apostel auswählte, verbrachte er 

die ganze Nacht im Gebet.2 Oder als er vor seiner Gefangennahme am Ölberg mit sich 

ringt und betet: „Vater, wenn du willst, nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht mein, 

sondern dein Wille soll geschehen.“ (Lk 22,42)3 Auch Heilige beteten vor wichtigen Ent-

scheidungen. Als der hl. Franziskus nicht wusste, wie es mit seinen Brüdern weitergehen 

sollte, „suchte er einen Gebetsort auf“4 und verbrachte dort eine lange Zeit, bis er durch 

                                                 
1 Vgl. Bullierte Regel des hl. Franziskus, 3, in: BERG, Dieter / LEHMANN, Leonhard (Hgg.), Franziskus-

Quellen. Die Schriften des heiligen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse über ihn 

und seinen Orden, Kevelaer 2009, 94, 96. 
2 „Es geschah aber in diesen Tagen, dass er auf einen Berg ging, um zu beten. Und er verbrachte die ganze 

Nacht im Gebet zu Gott. Als es Tag wurde, rief er seine Jünger zu sich und wählte aus ihnen zwölf aus; sie 

nannte er auch Apostel“ (Lk 6,12-13). 
3 Alle Texte der Hl. Schrift sind, sofern nicht anders angegeben, aus der Einheitsübersetzung (Stuttgart 

2016) entnommen. 
4 THOMAS VON CELANO, Erste Lebensbeschreibung des heiligen Franziskus, 26, in: D. BERG, / L. LEH-

MANN, Franziskus-Quellen, 215. 



10  Einleitung 

Gottes Weisung zu einer Einsicht kam.5 Der hl. Alfons von Liguori zog sich zurück und 

betete ungefähr einen Monat6 lang, bevor er seine Berufung erhielt und wusste, was er zu 

tun hatte.7   

Bei all diesen Situationen ging es nicht um die Unterscheidung zwischen Gut und Böse, 

sondern zwischen dem Guten und dem Besseren. Durch das Gewissen, sofern es gebildet 

ist und nach der Wahrheit strebt, wird Gut und Böse erkannt. Hier aber geht es um eine 

Unterscheidung innerhalb des geistlichen Bereichs, jenes Bereiches, in dem Gott zu fin-

den ist. Dies kommt nicht nur in Lebensentscheidungen zum Tragen, auch in alltäglichen 

Situationen wird diese Unterscheidung benötigt, um den eigenen Willen und den Willen 

Gottes zu sehen. So betrifft die Unterscheidung, was Gott will, auch den Bereich der 

Lehre. Der häufig aufgesuchte Pallotinerpater und erfahrene Exerzitienmeister Hans 

Buob formuliert das in einem Beispiel so: Wenn jemand zu mir spricht 

„und ich merke plötzlich, das, was der sagt, da stimmt etwas nicht. Der spricht zwar ganz 

fromm, der redet zwar mit Zitaten der Bibel, aber auf einmal merk ich, der sagt Dinge, die 

stimmen nicht mehr. Die klingen zwar fromm, aber es ist eine Privatmeinung. Das ist nicht 

das Wort Gottes.“8   

 

Aus diesem Grund ist das Thema der Unterscheidung in viele Bereiche gegliedert und 

betrifft nicht nur eine Form der Unterscheidung. Jesus hat in seinen Worten auf die Wich-

tigkeit der Unterscheidung hingewiesen. Der Bereich, den er angesprochen hat, betrifft 

die Glaubensentscheidung: Wem glaube ich? Im Johannesevangelium spricht er in einem 

Gleichnis: 

„Amen, amen, ich sage euch: Wer in den Schafstall nicht durch die Tür hineingeht, sondern 

anderswo einsteigt, der ist ein Dieb und ein Räuber. Wer aber durch die Tür hineingeht, ist der 

Hirt der Schafe. Ihm öffnet der Türhüter und die Schafe hören auf seine Stimme; er ruft die 

Schafe, die ihm gehören, einzeln beim Namen und führt sie hinaus. Wenn er alle seine Schafe 

hinausgetrieben hat, geht er ihnen voraus, und die Schafe folgen ihm; denn sie kennen seine 

Stimme. Einem Fremden aber werden sie nicht folgen, sondern sie werden vor ihm fliehen, 

weil sie die Stimme der Fremden nicht kennen.“ (Joh 10,1-5)  

 

                                                 
5 Vgl. THOMAS VON CELANO, Erste Lebensbeschreibung, 26-27, in: Ebd., 215-216. 
6 Der Redemptorist Rey-Mermet geht davon aus, dass der Gerichtsprozess, der den Auslöser für die Be-

kehrung bildete, Ende Juli stattfand. Sein Berufungserlebnis folgte dementsprechend am 29. August 1723. 

Vgl. REY-MERMet, Théodule, Alfons von Liguori. Der Heilige der Aufklärung (1696-1787). Aus dem Fran-

zösischen übertragen von Elisabeth Darlap, Wien 1987, 117, 119. 
7 Vgl. ebd., 118. 
8 BUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 1, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten am 15. Juni 

2010, Minute 6. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3 [zuletzt ab-

gerufen am 9.3.2017]. 

http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3


Einleitung  11 

 

   

Wenn Jesus dieses Gleichnis zu den Pharisäern spricht, so waren sich diese bewusst, dass 

der ,Hirte der Schafe‘ Gott ist und die Schafe jene sind, die auf Gott hören. Jesus bezeich-

net sich selbst als die Tür zu den Schafen. Jeder der auf die Stimme Jesu hört, kommt zu 

Gott. Er bezeichnet sich selbst aber nicht nur als Weg, um zu Gott zu gelangen,9 sondern 

auch noch als der gute Hirte.10 Somit stellt er sich Gott gleich, wie auch noch in anderen 

Schriftstellen zum Ausdruck kommt.11 So entstand seinetwegen eine Spaltung im Volk.12 

Mit anderen Worten bedeutet das, dass es zu einer Spannung zwischen der Stimme von 

Pharisäern, anderen lehrenden Männern und der Stimme Jesu kam. Die Menschen zu 

Lebzeiten Jesu waren vor die Wahl gestellt, ihm – seiner Stimme – zu folgen oder anderen 

zu folgen, die einen anderen Weg zu Gott lehrten. Sie mussten damals entscheiden, ob sie 

Jesus als den Messias und Sohn Gottes annehmen wollten. Auch heute stehen Menschen 

vor der Entscheidung, welchen ,Stimmen‘ sie in dieser Zeit glauben sollen, wenn sie in 

Lebenssituationen Rat suchen. Ist es noch möglich, die ,Stimme Gottes‘ ganz konkret für 

persönliche Lebensentscheidungen zu vernehmen? Nicht wenige kamen zu Jesus mit der 

Bitte um die richtige Lebensentscheidung: ,Was soll ich mit meinem Leben tun?‘13 Und 

Jesus antwortete ihnen ganz konkret mit einer Weisung. Wenn heute gebetet wird, fragen 

sich manche: Antwortet Jesus heute noch auf meine Bitte? Soll ich Priester werden oder 

heiraten? Will Jesus, dass ich ins Kloster gehe? Und falls er spricht und mir antwortet, 

warum höre ich seine Antwort nicht? Haben die Menschen – geistig verstanden – Stöpsel 

in den Ohren, sodass sie die Stimme des Hirten ihrer Seelen nicht mehr vernehmen? Viel-

leicht muss gefragt werden, wie man beten soll, denn Jesus sagt, bevor er das Vaterunser 

lehrt, dass man nicht plappern soll wie jene, die Gott nicht kennen, da „euer Vater weiß, 

was ihr braucht, noch ehe ihr ihn bittet.“ (Mt 6,8) Gerade, wenn schon der hl. Alfons sich 

beklagt, dass zu seiner Zeit, weder die Prediger noch die Beichtväter über die Notwen-

digkeit des Gebetes sprachen und den Christen zu wenig geistliche Bücher zur Verfügung 

standen, die über dieses Thema sprechen,14 ist man vor die Frage gestellt, ob dieses 

Thema nicht ebenso in der heutigen Zeit in Vergessenheit geraten ist. P. Hans Buob 

                                                 
9 „Jesus sagte zu ihm: Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater außer 

durch mich.“ (Joh 14,6) 
10 „Ich bin der gute Hirt. Der gute Hirt gibt sein Leben hin für die Schafe.“ (Joh 10,11) 
11 Vgl. z.B. „Jesus sagte zu ihnen: Wenn Gott euer Vater wäre würdet ihr mich lieben; denn von Gott bin 

ich ausgegangen und gekommen. […] Amen, Amen, ich sage euch: Noch ehe Abraham wurde, bin ich.“ 

(Joh 8,42.58) Oder: „Als Jesus ihren Glauben sah, sagte er zu dem Gelähmten: Hab Vertrauen, mein Sohn, 

deine Sünden sind dir vergeben.“ (Mt 9,2) 
12 „Wegen dieser Worte kam es unter den Juden erneut zu einer Spaltung.“ (Joh 10,19) 
13 „Und siehe, da kam ein Mann zu Jesus und fragte: Meister, was muss ich Gutes tun, um das ewige Leben 

zu gewinnen?“ (Mt 19,16) „Und Jesus fragte ihn: Was willst du, dass ich dir tue?“ (Mk 10,51) 
14 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes (1759), in: DERS., Das große Mittel des Gebe-

tes. Vollständige deutsche Erstübersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 14. 



12  Einleitung 

spricht ebenfalls davon, dass für die Christen heute das Gebet und das Charisma zur Un-

terscheidung notwendiger ist denn je, da die Verwirrung, selbst innerhalb der Kirche, sehr 

groß sei.15 

Mit dieser Arbeit möchte ich der Frage zur Unterscheidung zwischen dem Willen Gottes 

und dem Willen des Menschen nachgehen: Was ist der Wille Gottes überhaupt? Wie er-

kenne ich den Willen Gottes für mein Leben und meine Entscheidungen? Jene Fragen, 

die einer philosophischen Erörterung bedürften wie z.B., ob der Mensch einen freien Wil-

len hat, oder ob es Gott überhaupt gibt, wie Gottes Vorhersehung mit dem freien Willen 

zusammengedacht werden kann, wie es sein kann, dass die menschliche Natur überhaupt 

Gott vernehmen kann, ob Gott zuerst seine Gnade schenken muss, bevor der Mensch 

beten kann, usw. werden in der vorliegenden Arbeit nicht behandelt, sondern als positiv 

beantwortet vorausgesetzt.16 Als Zugang wähle ich hier die spirituelle Erfahrung der Kir-

che in ihren Heiligen.  

Die Arbeit baut auf zwei Hauptteilen auf: Der ersten Teil beschäftigt sich mich mit dem 

hl. Alfons von Liguori, seinem Leben und seinen Schriften, wobei der Zusammenhang 

zwischen der Notwendigkeit des Gebetes, dem allgemeinen Heilswillen Gottes und dem 

Willen Gottes für das menschliche Leben dargestellt werden soll. An das Ende des ersten 

Teiles schließt ein Exkurs an, der verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte 

(,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘) behandelt und in vier Punkte ge-

gliedert ist: Zuerst wird die Lehre der Kirchenväter dargestellt, anschließend folgen Aus-

legungen aus dem Mittelalter von Thomas von Aquin und Franziskus von Assisi und 

schließlich die zeitgenössischen Sichtweisen Gerhard Lohfinks und Papst Benedikt XVI. 

(Josef Ratzingers). Den abschließenden Punkt des Exkurses bildet die Lehre der Kirche: 

Was sagt der Katechismus zur Auslegung dieser Bitte? Ziel ist, den Lesenden ein größeres 

Verständnis des Vaterunser-Gebetes mitzugeben, wodurch die Bitte um den Willen Got-

tes in seinen verschiedenen Facetten und Anliegen zur Geltung kommen soll.  

                                                 
15 Vgl. BUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 2, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten am 19. 

Juli 2010, Minute 19. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/podcast/spiri/2010-07-19_sp.mp3 [zuletzt 

abgerufen am 9.3.2017]. 
16 Zum freien Willen des Menschen vgl. AUGUSTINUS, De libero arbitrio - Der freie Wille. Zweisprachige 

Ausgabe eingeleitet, übersetzt und herausgegeben von Johannes Brachtendorf, (= Augustinus Opera. 

Werke. Bd. 9) Paderborn [u.a.] 2006. Für die Existenz Gottes vgl. die Gottesbeweise, beispielsweise in: 

MÜLLER, Klaus, Gott erkennen. Das Abenteuer der Gottesbeweise (= TTB 405), Regensburg 2001. Zu 

Gottes Vorsehung vgl. z.B. ANSELM VON CANTERBURY, Über die Vereinbarkeit des Vorherwissens, der 

Vorherbestimmung und der Gnade Gottes mit dem freien Willen, in: DERS., Freiheitsschriften. Lateinisch 

– Deutsch. Übersetzt und eingeleitet von Hansjürgen Verweyen. (= FC 13), Freiburg [u.a.] 1994. Zum 

Verhältnis von Natur und Gnade siehe z.B. SCHEEBEN, Matthias Joseph, Natur und Gnade. Versuch einer 

systematischen, wissenschaftlichen Darstellung der natürlichen und übernatürlichen Lebensordnung im 

Menschen, Mainz 1861. 



Einleitung  13 

 

   

Der zweite Teil behandelt das Buch über die geistlichen Übungen (Exerzitien) des Ig-

natius von Loyola. Da sein Leben besser bekannt ist, als das des hl. Alfons und für meine 

Ausführungen nur bedingt eine Rolle spielt, wurde auf biografische Informationen ver-

zichtet, die in seiner Selbstbiografie oder bei anderen Autoren in verschiedener Länge gut 

nachgelesen werden können.17 Da die geistlichen Übungen des Ignatius ohne Praxisbezug 

schwer zu verstehen sind, halte ich mich bei der Darstellung in den wesentlichen Punkten 

an die Gliederung und die Lebenszeugnisse von Timothy M. Gallagher,18 der als Oblate 

der Seligen Jungfrau Maria in ignatianischer Spiritualität lebt und sich auf die Exerzitien 

des hl. Igantius spezialisiert hat.19 Besondere Aufmerksamkeit erfahren in diesem zweiten 

Teil Entscheidungssituationen im Leben von Menschen, weshalb die Frage: ,Wie kann 

ich wissen, was Gott in dieser Situation von mir will?‘, im Vordergrund steht.  

Durch diese Arbeit möchte ich den Lesenden ein tieferes Verständnis für die Unterschei-

dung zwischen dem eigenen Willen und dem, was Gottes Wille uns nahe legt, geben. Es 

soll deutlich werden, warum der Wille Gottes nicht eine nebensächliche, sondern die ent-

scheidende Rolle in unserem Leben spielt.

                                                 
17 Zur Selbstbiografie vgl. Ignatius von Loyola: Der Bericht des Pilgers, z.B. in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II. Gründungstexte der Gesellschaft Jesu übersetzt von Peter Knauer, Würzburg 1998, 13-80. 

Od. eine von Hugo Rahner in: IGNATIUS VON LOYOLA, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Herausgege-

ben von Hugo Rahner. Neu bearbeitet von Paul Imhof (= Klassiker der Meditaion), Zürich – Einsiedeln – 

Köln 1979, 11-28.  
18 Vgl. GALLAGHER, Timothy M.: Discerning the Will of God. An Ignatian Guide to Christian Decision 

Making, New York 2013, vii-ix. 
19 Vgl. GALLAGHER, Timothy M.: The Discernment of Spirits. An Ignatian Guide for Everyday Living, 

New York 2005, 214. 



14                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

I. Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

1. Vorbemerkung 

Papst Pius IX. ernannte 1871 den hl. Alfons von Liguori zum Kirchenlehrer,20 und Papst 

Pius XII. erklärte ihn 1950 zum Patron der Beichtväter und der Moraltheologie.21 Wenn 

Pius IX. es als sehr nützlich ansieht, die Werke Alfons zu lesen und diese einen wesent-

lichen Beitrag zur Erlangung des ewigen Heils bzw. der christlichen Vollkommenheit 

leisten,22 so gilt das gewiss nicht nur für die damalige Zeit, auch heute können wir aus 

seinen Schriften lernen. Er verfasste „nicht weniger als 111 [Schriften], die schon zu sei-

nen Lebzeiten 402 mal aufgelegt [… und] später in 61 Sprachen übersetzt wurden“.23 

Unter diesen zahlreichen Werken schrieb der Kirchenlehrer gerade für die Fragestellung 

nach dem Gebet und dem Willen Gottes zwei Bücher, auf die ich näher eingehen werde: 

• Das große Mittel des Gebetes 

• Der Wille Gottes: Von der Vereinigung unseres Willens mit dem Willen Gottes 

Alfons selbst misst seinem Werk ,Das große Mittel des Gebetes‘ einen so großen Stellen-

wert zu, dass er in der Einleitung schreibt: „Ich habe zwar nicht die Möglichkeit dazu, 

doch wenn ich könnte, so möchte ich von diesem Büchlein so viele Abdrucke drucken 

lassen als es an Gläubigen, die da auf der Erde leben, insgesamt gibt“24. In diesen beiden 

Schriften befasst sich der Heilige mit der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Ge-

bet und dem Willen Gottes. Ein Biograf des hl. Alfons, der Redemptorist Rey-Mermet, 

bezeichnet ihn als „Lehrer des Gebetes“25 ebenso wie P. Martin Leitgöb, Redemptorist 

der Wiener Provinz.26 Um die Werke dieses großen Kirchenlehrers besser verstehen zu 

können, stelle ich eine kurze Biografie dieses Heiligen voran, der selbst in seinem eigenen 

Leben nach dem Willen Gottes suchte. 

                                                 
20 Vgl. Josef KÜNZLI‘S Vorwort zur Schrift: ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes. Von der Vereinigung 

unseres Willens mit dem Willen Gottes, Jenstetten 2009, 8. 
21 Vgl. AAS 42 (Vatikan 1950), 595-597. Online abrufbar als PDF unter: http://www.vatican.va/ar-

chive/aas/documents/AAS-42-1950-ocr.pdf [zuletzt abgerufen am 27.7.2017]. 
22 Vgl. HARTMANN, August, Der heilige Alfons von Liguori, (= Die Kirche in ihren Heiligen und in ihren 

Persönlichkeiten. Kirchengeschichtliche Lebensbilder für Unterricht und Erziehung), Saarbrücken 1957, 

26. 
23 Ebd., 27. 
24 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 14. 
25 Th. REY-MERMet, Alfons von Liguori, 12. 
26 Vgl. LEITGÖB, Martin, Alfons von Liguori. Lehrer des Gebetes und der Barmherzigkeit, Innsbruck – 

Wien 2010, 10. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  15 

 

   

2. Biografie des hl. Alfons Maria von Liguori  

Alfons wurde am 27. September 1696 geboren und lebte in Neapel. Seine Eltern bemüh-

ten sich um eine strenge, gute weltliche und religiöse Ausbildung. Vor allem seine Mutter 

lehrte ihn beten und fasten. Schon mit sieben Jahren wurde der hl. Alfons von einem 

Oratorianer27 begleitet und holte sich dessen Rat in wichtigen Entscheidungen ein. Als 

Erstgeborener seiner sieben Geschwister sollte er das Erbe der Familie antreten. Da er 

körperlich zu schwach war, um als Marineoffizier in die Fußstapfen seines Vaters zu tre-

ten, wurde ihm die Juristenlaufbahn zuteil.28  

Bereits mit 16 Jahren schloss der überaus intelligente Alfons „sein Studium mit der Pro-

motion zum ,Doktor beider Rechte‘, also des kirchlichen wie des zivilen Rechtes, ab.“29 

Er absolvierte zwei Jahre lang eine Einführung in die Praxis und arbeitete acht Jahre als 

Jurist. Neben seiner beruflichen Laufbahn betreute Alfons Schwerkranke im ,Ospedale 

degli incurabili‘ und nahm sich, wie es seine Familie gepflegt hatte, der Toten jener Fa-

milien an, die kein Geld für ein Begräbnis hatten. In dieser Zeit beschäftigte sich Alfons 

viel mit religiösen Themen und fasste den Beschluss nicht in den Ehestand einzutreten – 

entgegen dem Willen seines Vaters, was zu großen Auseinandersetzungen führte.30  

Eine Gerichtsverhandlung im Jahr 1723 löste eine Bekehrung beim jungen Juristen aus. 

Bis dorthin hatte er nie einen Prozess verloren. Bei diesem Fall war jedoch Bestechung 

im Spiel und so wurde Alfons gedemütigt.31 Er selbst soll gesagt haben, als er den Ge-

richtssaal verließ: „Welt, ich kenne dich jetzt! Gerichtssäle, addio – auf Nimmerwieder-

sehen!“32 Er begriff, dass weltlicher Ruhm und weltliche Ehren vergänglich sind und ver-

traute sich nun ganz Gott an. Im oben erwähnten Spital hatte Alfons dann das Berufungs-

erlebnis. Als er dort, wie gewohnt, Kranke pflegte, hörte er eine Stimme, die ihn aufrief, 

die Welt zu verlassen und sich ganz Gott zu schenken. In der Kirche ,Santa Maria delle 

Mercede‘ betete er um Kraft, dass er dem Willen Gottes folgen könne.33 Auch wenn er in 

all den Jahren das Gebet nie unterlassen hatte, blühte es erst jetzt so richtig auf.34 Alfons 

begann Theologie zu studieren und übte schon während des Studiums seelsorgliche Tä-

tigkeiten aus. Er trat der ,Kongregation der Apostolischen Missionare‘ von Neapel bei. 

                                                 
27 Hierbei handelt es sich um P. Thommaso Pagano, der seine Aufgabe als Begleiter des jungen Alfons 

meisterte. Vgl. hierzu: M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 16-17. 
28 Vgl. Ebd., 13-17. 
29 Ebd., 18. 
30 Vgl. ebd., 18-19. 
31 Vgl. ebd., 19. 
32 Ebd., 20. 
33 Vgl. ebd., 20-21. 
34 Vgl. ebd., 57. 



16                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Dort wurde er eingeteilt katechetischen Unterricht zu geben und bei Volksmissionen mit-

zuhelfen. Einer weiteren Gemeinschaft trat er später bei, den ,Weißen Brüdern der Ge-

rechtigkeit‘, „welche zum Tode verurteilte Häftlinge zur Hinrichtung begleiteten, für ihr 

Begräbnis sorgten und sich um die Hinterbliebenen kümmerten“.35 In dieser Zeit legte er 

ein persönliches Gelübde ab, indem er versprach, keine Zeit ungenützt zu lassen.36 Sein 

Tag sah gewöhnlich so aus, dass er „in der Regel zehn Stunden der Arbeit, acht Stunden 

dem Gebet und sechs Stunden den verschiedenen anderen Bedürfnissen, dem Schlaf, der 

Nahrungsaufnahme und der Erholung“37 widmete.  

1726 wurde Alfons zum Priester geweiht.38 Er hielt weiterhin Katechesen und Veranstal-

tungen, vor allem aber bei der ärmsten gesellschaftlichen Schicht Neapels.39 Im Jahr 1730 

war er körperlich am Ende, weil er zuerst unermüdlich bei der Epidemie in Neapel half 

und anschließend die abgesagten Volksmissionen nachholte. Er wurde schwer krank und 

musste eine Erholungszeit einlegen, wozu er nach Scala ging.40 Dort erlebte er vor allem 

zwei Dinge. Zum einen fand er eine Landbevölkerung vor, die nicht nur kaum das nötigste 

zum Leben hatte, sondern auch noch von kirchlicher Seelsorge vernachlässigt war. Das 

berührte sein Herz und erweckte die Sehnsucht in ihm, diesen Menschen zu dienen.41 

Zum anderen hielt er in einem Kloster Exerzitien. Eine Ordensschwester hatte dort Visi-

onen, die dazu aufriefen, dem Kloster eine neue Regel zu geben.42 Alfons wurde dazu 

beauftragt, dies zu prüfen. Weil er zur Einsicht kam, dass die Erscheinungen echt seien, 

wurde „der bisherige Schwesternkonvent von Scala in einen neuen Orden umgewandelt, 

der den Namen ,Ordo Sanctissimi Redemptoris‘ (,Orden vom Heiligsten Erlöser‘) trug. 

Dies geschah zu Pfingsten 1731.“43 Später hatte diese Ordensschwester wieder eine Vi-

sion. In ihr sah sie Christus und bei ihm Alfons und Franziskus von Assisi. „Mit der Vi-

sion zusammen erhielt sie die Prophezeiung, dass Alfons der Leiter einer neuen Priester-

gemeinschaft werden solle. Es sei der Wille Gottes, dass die Mitglieder dieser Vereini-

gung der armen Landbevölkerung im Königreich Neapel das Evangelium verkünden soll-

ten.“44 Damit setzte für den Heiligen der Prozess zur Unterscheidung ein, ob es der Wille 

Gottes für ihn sein könnte. Mithilfe seines Seelenführers, Tommaso Pagano, entschied er 

                                                 
35 Vgl. ebd., 19-21, Zitat auf Seite 22. 
36 Vgl. ebd., 57. 
37 Ebd. 
38 Vgl. ebd., 22. 
39 Vgl. ebd., 23. 
40 Vgl. ebd., 25-26. 
41 Vgl. ebd., 27. 
42 Vgl. ebd., 26. 
43 Ebd., 27. 
44 Ebd. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  17 

 

   

sich für die Gründung der neuen Priestergemeinschaft.45  

Unter vielen Schwierigkeiten entstand 1732 seine Gemeinschaft (,Congregatio Sanctis-

simi Salvatoris‘). Alfons duldete keine Kompromisse, er hatte das Motto: „Wer nicht hei-

lig werden will, kann nicht bei uns bleiben.“46 Es verließen ihn jedoch fast alle seiner 

ersten fünf Gefährten und Alfons litt unter vielerlei Prüfungen durch seine strenge Füh-

rung. Da er aber überzeugt war, dass es der Wille Gottes ist, ließ er sich durch die Schwie-

rigkeiten nicht abbringen voranzuschreiten. 1749 bestätigte Papst Benedikt XIV. seine 

Regel und verlieh der Gemeinschaft den Namen ,Congregatio Sanctissimi Redemptoris‘, 

da der frühere, von Alfons gewählte Name, bereits vergeben war. Ab dann entwickelte 

sich der Orden sehr rasant und zählte bereits 1760 an die 130 Mitglieder.47  

Im März 1762 wurde Alfons zum Bischof von Sant‘ Agata di Goti ernannt. Obwohl er 

sich mit allen Argumenten sträubte und sich als unabkömmlich für die Gemeinschaft sah, 

wurde er am 20. Juni 1762 zum Bischof geweiht. Er verließ sein Ordenshaus, blieb aber, 

mit Ausnahmegenehmigung, der Generalobere seiner Kongregation. In seiner Diözese 

hielt er Volksmissionen ab, erneuerte den überaus verkommenen Klerus und sorgte sich 

sehr um die Armen, wie es seinem ganzen Leben und seiner Sehnsucht entsprach. Er bat 

immer wieder um die Amtsenthebung, damit er zu seiner Kongregation zurückzukehren 

könne. Dieser kam erst Papst Pius VI. im Jahre 1775 nach. Nun kehrte Alfons aber als 

Greis mit 78 Jahren zurück und konnte die Kongregation nicht mehr in rechter Weise 

führen. Er unterschrieb, ohne bei klarem Verstande zu sein, einen anderen – staatlichen – 

Regelentwurf zur Anerkennung der Gemeinschaft, der für die Klöster des Königreichs 

Neapel verbindlich wurde. Diese Klöster spalteten sich vom Kirchenstaat mit der ur-

sprünglichen Regel ab. Erst 1793 wurde die Kongregation wieder vereinigt. Alfons von 

Liguori starb am 1. August 1787 im Alter von 90 Jahren.48 

3. Sünde und der universale Heilswille Gottes beim hl. Alfons 

Alfons war im Innersten seines Wesens davon geprägt, bei Gott nicht in Ungnade zu fal-

len. Es war sein tiefster Wunsch, sich von Gott nicht zu trennen, sondern mit ihm zu 

leben.49 Da er in der Kindheit mit einem sehr strengen Vater zu kämpfen hatte, war auch 

                                                 
45 Vgl. ebd., 27-28. 
46 J. KÜNZLI, Hl. Alfons Maria von Liguori, 7.  
47 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 28-30. 
48 Vgl. ebd., 31-36. 
49 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 40. 



18                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

sein Gottesbild von Strenge mitgeprägt.50 Er hatte viel unter Angstgefühlen zu leiden.51 

In ihm entwickelte sich ein großes Sündenbewusstsein – um nicht zu sagen: eine Sünden-

angst – und er lernte dadurch sehr gut zu unterscheiden zwischen dem, was wirklich 

Sünde ist und von Gott trennt, und dem, was er ,innere Leiden‘ – also ,nur gefühlte Sünde‘ 

– nennt.52 Sünde bedeutet für Alfons Undankbarkeit Gott entgegenzubringen dafür, dass 

er den Menschen erschaffen hat und sich durch seine Menschwerdung mit seinem eigenen 

Blut und Leben für ihn hingegeben hat. Die Sünde bedeutet für Alfons die Einwilligung 

zu bösen Gedanken oder in die böse Tat. Denn durch seine Taten, in denen er zu Gott ein 

,Nein‘ spricht, wird der Mensch zum Rebellen gegen Gott. Bleibt er bei diesem ,Nein‘ zu 

Gott, so wartet auf ihn in letzter Konsequenz die Hölle – das ewige Getrennt-sein von 

Gott.53 Die theologischen Strömungen in Alfons’ Zeit waren zudem von einem Gottesbild 

geprägt, wo Gott sehr groß und erhaben ist, ja eine ,Majestät‘, bei der man es sehr schwer 

hat, als sündiger Mensch Gnade zu finden.54 Die Jansenisten vertraten in ihrer Seelsorge 

die Meinung, dass es ungemein schwer sei, bei Gott Heil und Rettung zu finden und dass 

die Gnade, das Heil zu erlangen, nicht allen Menschen gegeben werden würde. Der Kir-

chenlehrer schaffte es, sich von diesen und anderen theologischen Strömungen zu be-

freien. Sein Gottesbild entwickelte sich – nicht zuletzt durch seine eigene Gebetspraxis!55 

– in eine andere Richtung. Für ihn war Gott jener, der die Menschen unbedingt liebt. Es 

war für ihn von großer Bedeutung – entgegen der Jansenisten – Gott als den zu erleben 

und zu verkünden, der „will, dass alle Menschen gerettet werden“ (1 Tim 2,4). In einem 

Brief schrieb der Heilige: „Dieser Gott verlässt niemanden. Je trostloser Sie also sind, 

desto mehr müssen Sie sich seinen Händen überlassen.“56 Aber diese Liebe Gottes war 

für Alfons kein abstrakter Begriff. In seinem Gebetsleben entwickelte er zweckfreie Zei-

ten, wo er staunend betrachtete, was Gott in seinem Leben alles Heilvolles wirkte und 

wie er Gott begegnete.57 Gerade dieses Staunen beschreibt den Kirchenlehrer sehr gut. Es 

prägte seine Sicht auf die Schöpfung, in der er erkannte, wie alles auf den Menschen hin 

geordnet war. So wurde für ihn die Schöpfung als Erweis der Liebe Gottes sichtbar. Aber 

                                                 
50 Vgl. ebd., 43. 
51 ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott. Herausgegeben von Bernhard Häring, Mün-

chen – Zürich – Wien 1989, 9. 
52 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 41. 
53 Vgl. ebd., 40. Bzw. ALFONS VON LIGUORI, Vorbereitung zum Tode, in: http://www.documentacatholi-

caomnia.eu/03d/1696-1787,_De_Ligorio_Alphonsus,_Preparation_For_Death_Part_4,_EN.pdf, 38-39 

[zuletzt abgerufen am 10.4.2017]. 
54 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 43. 
55 Vgl. ebd., 57. 
56 Ebd., 44. 
57 Vgl. ebd., 91. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  19 

 

   

die höhere Form der Liebe Gottes zum Menschen erkannte er darin, dass Gott selbst in 

Jesus von Nazareth Mensch geworden ist.58 Dass Gott mit dem sündigen Menschen noch 

in Beziehung treten will – nicht nur eine Beziehung im Fernen, sondern so nahe, dass er 

die Sünde des Menschen auf sich nimmt und ihn am Kreuz erlöst. Dieses Geheimnis der 

Heilsgeschichte lässt Alfons zutiefst staunen.59 Aus diesem Grund genüge es für den Kir-

chenlehrer, wenn der Mensch auf diese Liebe immer wieder neu antwortet. Selbst wenn 

der Mensch sich von Gott trenne, so will es Gott, dass er bereue und sich ihm neu zu-

wende. Darin besteht für Alfons diese tiefe Liebe bzw. Barmherzigkeit Gottes zum Men-

schen.60 Als Zusammenfassung der Liebe Gottes sieht er den universalen Heilswillen 

Gottes, dass er nämlich alle Menschen retten will.61 Das spielt für Alfons die zentrale 

Rolle, wenn es um das Gebet geht.62  

4. Die Gebetspraxis des Kirchenlehrers 

Gebet ist für Alfons in erster Linie persönlich „mit Gott zu sprechen“63 bzw. Zuflucht 

nehmen zu Gott.64 P. Leitgöb fasst das Gebet bei Alfons wie folgt zusammen: „Beten 

heißt, das liebende Zwiegespräch mit Gott zu suchen und dieses Zwiegespräch nicht zu 

unterbrechen, nicht abreißen zu lassen.“65 Die äußere Form alleine, also die Worte oder 

die Riten der Gebete, sind zu wenig und nach Alfons kein Gebet im eigentlichen Sinne.66 

Es geht um das innere Anteilnehmen des Menschen an diesen Worten – die innere Zu-

stimmung, sozusagen das Mittun mit dem Willen Gottes, der unser Heil will. Und dieses 

unser Heil, setzt Alfons gleich mit dem Wort ,beten‘67 – denn „wer betet wird sicher ge-

rettet werden.“68 Zu diesem Gebet, dem inneren Zwiegespräch mit Gott, „suchte Alfons 

häufig besondere Stätten auf. Neben Kirchen waren dies Orte, an welchen er die nötige 

Ruhe und Gelassenheit fand, sein Herz auf Gott, auf Jesus Christus oder auf Maria zu 

konzentrieren.“69 Die Stille öffnete sein Herz in besonderer Weise für das Gespräch mit 

Gott. Aber nicht nur die Zurückgezogenheit war ein Gebetsort für Alfons. Gerade bei 

                                                 
58 Vgl. ebd., 45. 
59 Vgl. ebd., 46. 
60 Vgl., ebd., 44. 
61 „Das ist recht und wohlgefällig vor Gott, unserem Retter; er will, dass alle Menschen gerettet werden 

und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.“ (1 Tim 2,3-4) 
62 Vgl., M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 59. 
63 ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott, 15. 
64 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, in: DERS., Das große Mittel des Gebetes. 

Vollständige deutsche Erstübersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 17. 
65 M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 58. 
66 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 15. 
67 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 59. 
68 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 45. 
69 M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 57. 



20                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

seinen unzähligen Volksmissionen war es für ihn wichtig, die Menschen nicht nur mit 

Worten der Unterweisung zum Gebet anzuregen, sondern durch das eigene Vorbild mit-

zureißen. So schärfte Alfons den Missionaren seines Ordens ein, die Gebetszeiten „nicht 

im stillen Kämmerlein [zu] absolvieren […], sondern in jenen kirchlichen Räumen, zu 

denen auch das Volk Zutritt hatte. So konnten die Leute am Gebetsleben der Missionare 

teilnehmen und daraus Erfahrungen schöpfen.“70 Orte, die schon erwähnt wurden, waren 

für den Heiligen die verschiedenen Kirchen. „Er selber ging nie an einer Kirche vorüber, 

ohne in sie einzutreten und dem Heiland und Erlöser der Welt zu begegnen.“71 Er weilte 

vor dem Tabernakel, oder suchte Kirchen auf, in denen das Altarsakrament feierlich aus-

gesetzt war, um Jesus Christus zu besuchen, zu betrachten und anzubeten.72 So gewann 

er ein vertrauliches Verhältnis zu seinem Erlöser. Er verfasste für diese Form des Gebets 

die bekannte Schrift mit dem Titel ,Besuchungen des Allerheiligsten Altarsakramentes 

und der Gottesmutter Maria‘.73 Wie in diesem Büchlein beschrieben, hegte Alfons auch 

eine innige Liebe zur Gottesmutter Maria. Er wendet sich in Gebetszeiten mit freien Wor-

ten an sie, pflegte aber auch das Rosenkranzgebet, um mit Maria bei Jesus zu sein und 

die Heilsgeheimnisse zu betrachten.74 Eine weitere Form seines Gebetes bildet das be-

trachtende Gebet. Dieses legte er besonders den Priestern und Ordensleuten nahe, denn 

es bilde die Quelle ihres geistigen Lebens.75 Außerdem pflegte der Heilige in „besonderer 

Weise das Bitt- und Dankgebet [und …] zugleich den Lobpreis“76. Um einen Eindruck 

zu bekommen wie Alfons betete, sei hier ein kurzes Gebet aus seiner Schrift ,Weg des 

Heils‘ angeführt: 

„Heiliger Geist, ich will nicht mehr in mir selbst verschlossen leben. Die Tage, die mir noch 

bleiben, sollen dazu dienen, dich zu lieben und zu deinem Wohlgefallen zu leben. Darum 

meine große Bitte an dich: Gib mir das Geschenk des rechten Betens. Komme in mein Herz 

und lehre mich zu beten, wie es sich geziemt. Schenke mir die Kraft, das Gebet auch in Zeiten 

der Trockenheit nie zu vernachlässigen. Schenke mir den Geist des Betens: die Gnade des 

Gebetes immer von dir zu erbitten und dich um das zu bitten, was deine Liebe mir am liebsten 

schenken möchte. Ich schien in meinen Sünden verloren, aber ich sehe, mit welch zarter Liebe 

du mir begegnet bist. Du willst mein Heil und rufst mich zur Heiligkeit. Ja, heilig will ich 

                                                 
70 Ebd., 92. 
71 Ebd., 92-93. 
72 Vgl. ebd., 57, 93. 
73 Vgl. ebd., 93. 
74 Vgl. ebd., 95. 
75 Vgl. ebd., 96. Hierzu bemerkt der heilige Alfons sogar, dass es eine moralische Pflicht für diese Stände 

sei, betrachtende Gebetszeiten zu halten. Denn ohne diese Zeiten würden sie nicht erkennen, um welche 

Gnaden sie bitten sollen, die ihnen für ihren Stand am notwendigsten sind: „Deswegen vor allem ist das 

innere Gebet moralisch für die Seele notwendig, um uns in der Gnade Gottes zu erhalten, […] denn ohne 

zu meditieren, wird sie [die Seele] nicht an das Bedürfnis denken, das sie hat, sie [die Hilfen] zu erbitten.“ 

(Das große Mittel des Gebetes, 57) 
76 M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 60. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  21 

 

   

werden: dir Freude bereiten und immer mehr deine grenzenlose Liebe lieben. Dich liebe ich, 

höchstes Gut, meine Liebe, mein Alles. Und weil ich dich liebe, übergebe ich mich dir ganz.“77  

5. ,Das große Mittel des Gebetes‘ 

5.1. Einführung zu dieser Schrift 

Der hl. Alfons von Liguori hatte nicht nur ein intensives und erfahrenes Gebetsleben, in 

welchem er immer wieder die notwendige Hilfe Gottes erhielt78, er entwickelte daraus 

sogar eine eigene Theologie des Gebetes.79 Bevor er 1762 zum Bischof geweiht wurde, 

verfasste er 1754 das Büchlein ,Die Weise beständigen und vertraulichen Sprechens mit 

Gott‘. Drei Jahre später folgte eine kurze Schrift mit dem Titel ,Kurzer Traktat über die 

Notwendigkeit des Gebetes‘. „In dieser Schrift kündigte er eine ausführlichere Befassung 

mit dem Thema an, die schließlich zwei Jahre darauf, 1759“80, erschien: ,Das große Mittel 

des Gebetes‘. Seine Motivation zu dieser Schrift lag in seiner Sehnsucht begründet, für 

das Seelenheil der Menschen zu schreiben. Er war fest davon überzeugt, dass das Gebet 

den Menschen sicher zum ewigen Heil führe.81 Ohne das beständige Gebet, so war seine 

Überzeugung, würde der Mensch verloren gehen.82 Wenn Alfons viele Gedanken in an-

deren Zusammenhängen wiederholt, so ist das hier nicht unbeabsichtigt der Fall. Es ist 

daher eine Erleichterung, an die ,ruminatio‘ (wörtl. ,wiederkäuen‘) der ,lectio divina‘ 

(geistliche Lesung) zu denken. Dort gehört es zur Praxis, Schriftworte immer wieder zu 

wiederholen – sie wiederzukäuen –, solange bis sie sich zu erschließen beginnen, solange 

bis man sie verdauen kann. Genauso sieht Alfons das Gebet. Es erschließt sich immer 

mehr, und man kann es immer besser aufnehmen, je mehr man in die Tiefe desselben 

Gedankens eintaucht. Aus diesem Grund wiederholt Alfons vieles in seinen Schriften im-

mer wieder, um sich die Worte besser einprägen zu können. 

5.2. Die Notwendigkeit des Gebetes 

Alfons leitete sein Werk mit diesen Worten ein:  

„Verschiedene geistliche Werke habe ich ans Licht gebracht, doch ich denke, daß ich kein 

nützlicheres Werk verfaßt habe als dieses Büchlein, in dem ich vom GEBET spreche, weil 

                                                 
77 ALFONS VON LIGUORI, Weg des Heiles, in: M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 60-61. Die Schrift Alfons‘, 

die Leitgöb zitiert, war mir nicht zugänglich, um diese im Original zu zitieren. 
78 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 60. 
79 Vgl. ebd., 58. 
80 Ebd., 58. 
81 Vgl. ebd., 59. 
82 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 21, 45. 



22                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

dieses ein notwendiges und sicheres Mittel ist, um das Heil zu erlangen und alle Gnaden, die 

man dafür braucht.“83  

 

Sein Büchlein richtet sich vor allem an ,die Erwachsenen‘, wie er an mehreren Stellen 

betont, während er auf die Rettung der Kinder nicht eingeht.84 Gerade die Erwachsenen 

sind es, die gewöhnlich nur durch das Mittel des Gebetes ihre Rettung erlangen. Während 

jene, die selig geworden sind, dies nur durch das Gebet erreicht hätten, sind die Ver-

dammten nur deshalb verloren gegangen, weil sie nicht gebetet hätten.85 Diesen Kernge-

danken, dass nur das Gebet den Menschen rettet, faltet er in seinem ersten Kapitel ,Von 

der Notwendigkeit des Gebetes‘ aus. Beten ist für Alfons kein einmaliger Akt indem man 

selig wird. Es bedeutet für ihn eine kontinuierliche Beziehung zu Gott. P. Leitgöb be-

schreibt diese Sicht des Kirchenlehrers:  

„Die göttliche Heilsgnade bestehe aus einer Aneinanderreihung (wörtlich: ,catena‘ – Kette) 

von Einzelgnaden. Diese Aneinanderreihung von Einzelgnaden habe aber eine Entsprechung 

in einer anderen Aneinanderreihung, nämlich der menschlichen Gebete. Wenn diese zweite 

Aneinanderreihung, also die Kette von Gebeten, unterbrochen werde, dann werde auch die 

Kette der göttlichen Heilsgnade unterbrochen.“86  

 

Alfons geht sogar soweit, dass er im Gebet das „einzige Mittel“87 zum Heil des Menschen 

sieht. Diese Aussage geht für ihn zunächst aus der Schrift hervor.88 Als Einwand führt er 

Wyclif an, der „sagte, daß diese Texte [gemeint sind die Schriftstellen aus Fußnote 88] 

nicht so sehr vom Gebet, sondern nur von der Notwendigkeit der guten Werke zu verste-

hen seien, so daß das Beten in seinem [Wyclifs] Sinn nichts anderes sei, als Gutes zu 

tun“89. Alfons hingegen geht es nicht in erster Linie darum, dass der Mensch gute Werke 

vollbringt, um dadurch sein Seelenheil zu erlangen, sondern ihn beschäftigt das Zugrun-

deliegende: Woher kommen die guten Werke, die der Mensch vollbringen kann? Dazu 

antwortet der Kirchenlehrer, dass Gottes Gnade immer zuerst im Menschen wirkt und 

                                                 
83 Ebd., 14. 
84 Vgl. ebd., 16, 19, 45. 
85 Vgl. ebd., 45. 
86 M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 59. Bei Alfons findet sich dieser Gedankengang in: Das große Mittel 

des Gebetes, 93. 
87 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 19. 
88 Dazu zitiert Alfons in ebd., 18 drei Schriftstellen: „Jesus sagte ihnen durch ein Gleichnis, dass sie allezeit 

beten und darin nicht nachlassen sollten“. (Lk 18,1) „Wacht und betet, damit ihr nicht in Versuchung gera-

tet.“ (Mt 26,41) „Bittet und es wird euch gegeben; sucht und ihr werdet ihr finden; klopft an und es wird 

euch geöffnet.“ (Mt 7,7) 
89 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 18-19. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  23 

 

   

dass die Werke erst daraus folgen.90 Dazu zitiert er als Beleg einige Schriftstellen91 und 

fasst diese wie folgt zusammen: „Somit ist der Mensch durchaus nicht in der Lage, sich 

sein Heil selber zu besorgen, da Gott gewollt hat, daß er alles, was er hat und haben kann, 

allein durch die Hilfe seiner Gnade bekomme.“92 Der Kirchenlehrer sagt damit nichts 

anderes, als dass der Mensch nur das tun kann, was er aus natürlicher Weise heraus hat. 

Aber sein ewiges Heil hat der Mensch nicht von Natur – von sich selbst – aus (aufgrund 

der Erbsünde),93 sondern muss ihm von Gott aus Gnade gegeben werden.94 Für Alfons 

gibt es zwei verschiedene Arten der Gnade, wobei er den hl. Augustinus zu Hilfe nimmt, 

um dem Leser den Unterschied zu erklären, warum das Gebet absolut notwendig ist.95 

Einerseits könne der Mensch ohne sein eigenes Mitwirken – und ohne sein eigenes Gebet 

– nur durch die Gnade Gottes zum „Glauben oder zur Buße“96 kommen, andererseits 

würde Gott dem Menschen in seiner natürlichen Verfassung die Gnade gegeben haben, 

zu beten und so zum Glauben finden.97 Im ersten Fall müsse der Mensch beten, um diese 

außergewöhnliche Gnade von Gott bis an das Ende seines Lebens bewahren zu können, 

während im zweiten Fall das Gebet Gott bewegt hat, ihm die Gnade zum Heil zu geben.98 

In beiden Fällen ist das Gebet zum Heil unbedingt notwendig – nicht nur das einmalige 

Gebet, sondern das beharrliche Gebet. Nach dem hl. Alfons sei es dem Menschen aus 

seiner Natur heraus nicht möglich, beharrlich zu beten, sondern diese Gnade muss ebenso 

erbeten werden wie das ewige Heil.99 Das Gebet sei somit nicht nur ein Gebot und damit 

                                                 
90 Vgl. ebd., 19. Man kann diese Aussage auch durch ein modernes Bild erklären, indem man sich einen 

Computer vorstellt, dessen Bediener sich ein Youtube-Video ansehen will. Dies gelingt nur, wenn das Gerät 

mit dem Internet verbunden ist und verbunden bleibt. Genauso sieht Alfons die guten Werke. Sie können 

nur vollbracht werden, wie das Ansehen des Videos nur mit der Verbindung zum Internet ermöglicht wird. 

So soll der Mensch mit Gott durch das Gebet verbunden bleiben. 
91 „[D]enn getrennt von mir könnt ihr nichts vollbringen.“ (Joh 15,5) „Doch sind wir dazu nicht von uns 

aus fähig, als ob wir uns selbst etwas zuschreiben könnten; unsere Befähigung stammt vielmehr von Gott.“ 

(2 Kor 3,5) „Es gibt verschiedene Kräfte die wirken, aber nur den einen Gott: Er bewirkt alles in allem.“ 

(1 Kor 12,6) „Ich [Gott] gebe meinen Geist in euer Inneres und bewirke, dass ihr meinen Gesetzen folgt 

und auf meine Rechtsentscheidungen achtet und sie erfüllt.“ (Ez 36,27) Diese finden sich bei ebd. 
92 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 20. 
93 Da sich der Mensch durch die erste Sünde im Paradies von Gott trennte, verlor der Mensch sein Heil und 

kann diese entstandene Schuld nicht aus sich heraus wiedergutmachen. 
94 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 19. 
95 Vgl. ebd., 21. 
96 Ebd., 20. 
97 Vgl. ebd., 20-21. Diesen Zusammenhang faltet der heilige Augustinus in seinem Buch ,Die Vorherbe-

stimmung der Heiligen‘ aus. Vgl. ARELIUS UGUSTINUS, De praedestinatione sanctorum, II,3-6 (DERS., 

Schriften gegen die Semipelagianer. Bd. 7. Die Vorherbestimmung der Heiligen. Die Gabe der Beharrlich-

keit übertragen und erläutert von P. DDr. Adolar Zumkeller. 2. Auflage 1987, Würzburg 1987, 242-247). 
98 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 20-21. Alfons zitiert hier Augustinus mit dem 

Werk ,Über die Gabe der Beharrlichkeit‘: „[Es steht fest,] daß Gott einiges – wie den Anfang des Glaubens 

– auch für solche, die nicht beten, vorbereitet hat, anderes – wie die Beharrlichkeit bis ans Ende – nur für 

solche, die beten“. AUGUSTINUS, De dono perseveratniae 16,39 ( AURELIUS AUGUSTINUS, Schriften gegen 

die Semipelagianer, 393). 
99 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 21. 



24                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

der Wille Gottes, sondern auch ein Mittel, ohne das der Mensch nicht gerettet werden 

kann.100 Alfons zitiert Thomas von Aquin, um zu erklären, dass unsere Gebete nicht dazu 

dienen, dass Gott unsere Bedürfnisse erkennen könne, „sondern damit wir das Bedürfnis 

begreifen, das wir haben, zu Gott unsere Zuflucht zu nehmen, um die passenden Hilfen 

zu bekommen, damit wir gerettet werden und damit wir ihn dadurch als den einzigen 

Urheber all unserer Güter anerkennen.“101 Alfons gibt dazu zwei Vergleiche von Kirchen-

vätern wieder. Einerseits erwähnt er den hl. Johannes Chrysostomus, der das Gebet mit 

dem Verhältnis von Seele und Leib verglich. Denn wie unser Leib ohne unsere Seele 

nicht lebendig wäre, so könne unsere Seele ohne das Gebet nicht leben, sondern wäre tot 

und verströme zudem noch schlechten Gestank.102 Andererseits erklärt er mit dem hl. 

Augustinus, dass unser Körper mit Nahrung genährt würde und genauso müsse unser In-

neres mit dem Gebet genährt werden.103 Mit diesen Vergleichen sieht Alfons „die abso-

lute Notwendigkeit zu beten [bestätigt], die für uns in allen Dingen besteht, wie diese 

Väter lehren, um das Heil zu erlangen.“104 

5.3. Gebet als sicheres Mittel zur Überwindung von Versuchungen 

Den nächsten größeren Gedankengang leitet Alfons mit einem Thomas Zitat ein: „Nach 

der Taufe ist für den Menschen beharrliches Gebet notwendig, damit er in den Himmel 

eingehen kann. Denn wenn auch die Taufe alle Sünden nachläßt, so bleibt dennoch der 

Stachel der Sünde, der uns innerlich zum Bösen anspornt, die Welt und die Dämonen, die 

uns äußerlich anfechten.“105 Der heilige Alfons spricht, einführend mit diesem Zitat, den 

Kampf an, in dem jeder Mensch durch die Erbschuld steht.106 Da der Kirchenlehrer durch 

sein eigenes Leben wusste, dass die Taufe den Menschen nicht von den Begierden, 

                                                 
100 Es sei hier angemerkt, dass Alfons immer vom Mittel spricht, denn das Gebet kann niemals zum Ziel 

werden, da das Ziel für Alfons in der ewigen Glückseligkeit bei Gott zu sein liegt. 
101 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II 83,2,r.1-83,2,r.3(CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae 

Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae. cum textu ex recesione leonina. Pars II II, Turin 1962, 

390 Sp.1) [Übersetzt von P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes. Vollstän-

dige deutsche Erstübersetzung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998, 22]. Text im Origi-

nal: …„sed ut nosipsi consideremus in his ad divinum auxilium esse recurrendum […] et ut recognoscamus 

eum esse bonorum nostrorum auctorem.” 
102 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 23. In meinen Nachforschungen konnte ich 

das Zitat des hl. Johannes Chrysostomus, nach bestem Wissen und Gewissen, nicht finden. 
103 Vgl. ebd. In meinen Nachforschungen konnte ich das Zitat des hl. Augustinus nach bestem Wissen und 

Gewissen nicht finden. 
104 Ebd. 
105 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae III 39, 5, r.(CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis, 

Doctoris Angelici: Summa Theologiae. cum textu ex recesione leonina. Tertia Pars et Supplementum, Turin 

1956, 222 Sp.2) [Übersetzt nach P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 21]. 

Text im Original: „Post baptismum autem necessaria est homini jugis oratio, et ad hoc quod caelum introeat: 

licet enim per baptismum remittantur peccata, remanet tamen fomes peccati nos impugnans interius, et 

mundus et daemones qui impugnant exterius.“ 
106 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 21, 23. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  25 

 

   

schlechten Neigungen oder auch Trieben befreit, beschäftigte ihn die Frage nach der 

Überwindung derselben umso mehr.107 Wenn Alfons hierzu Überlegungen anstellt, so 

beginnt er ganz von vorne und ist, mit dem hl. Thomas und Gelasius fest davon überzeugt, 

dass Adam nicht gesündigt hätte und die gefallenen Engel nicht gefallen wären, wenn sie 

gebetet und ihre Zuflucht zu Gott genommen hätten.108 Denn das Gebet sei „die unerläß-

lichste Waffe, um uns gegen die Angriffe der Feinde zu verteidigen; wer sich deren nicht 

bedient, sagt der heilige Thomas, ist verloren.“109 In Zeiten, in denen der Mensch vom 

Bösen versucht ist oder sich in Not bzw. Gefahr befindet, empfiehlt Alfons, dem König 

Joschafat zu folgen: „Wir wissen nicht, was wir tun sollen. Nur auf dich [Gott] sind unsere 

Augen gerichtet.“ (2 Chr 20,12) Denn durch die Erbschuld habe kein Mensch so große 

Kraft, um alle Gebote Gottes aus sich selbst heraus erfüllen zu können.110 Besonders im 

Gebot der Keuschheit wäre es dem Menschen unmöglich, aus eigener Kraft diese zu hal-

ten. Denn die natürliche Neigung des Menschen würde ihn mit der ärgsten Gewalt in die 

sinnlichen Vergnügen treiben.111 Deshalb stellt der Kirchenlehrer die Frage: Warum „hat 

uns Gott Dinge befohlen, die für unsere Kräfte unmöglich sind?“112 Zur Beantwortung 

dieser Frage zieht er den Kirchenvater Augustinus zu Rate. Gott gab das Gesetz, damit 

der Mensch sein Unvermögen erkennen kann und einsieht, dass er ohne die Hilfe Gottes 

nichts vermag.113 Für Alfons würde der Mensch mit seiner Neigung zum Bösen in Zeiten 

der Versuchung das Ziel des ewigen Heiles ohne das Gebet nicht erreichen. Es geht für 

ihn darum, dass Gott es zulässt, „daß uns für unsere Kräfte unüberwindliche Feinde be-

stürmen, damit wir durch das Gebet von seiner Barmherzigkeit die uns fehlende Hilfe 

zum Widerstehen erlangen.“114 Wenn wir Menschen fallen würden – so zitiert er den hl. 

Johannes Chrysostomus – gäbe es keine Entschuldigung dafür, denn wir hätten beten 

können und wären nicht von den Feinden besiegt worden.115 Alfons behauptet sogar, dass 

genau dieser Gedanke für jene, die in der Hölle sind, die größte Verzweiflung darstellt, 

da sie „mit solcher Leichtigkeit hätten gerettet werden können, indem sie von Gott die 

                                                 
107 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 41. 
108 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes., 23-24. 
109 Ebd., 23. Ich habe mich bemüht, die Stelle des hl. Thomas zu suchen, aber nach bestem Wissen und 

Gewissen konnte ich diese nicht ausfindig machen. 
110 Vgl. ebd., 25. 
111 Vgl. ebd., 27. 
112 Ebd., 26. 
113 Vgl. ebd., 26-27. Ich konnte in meinen Nachforschungen zu dieser Stelle, das von Alfons verwendete 

Zitat des hl. Augustinus, nach bestem Wissen und Gewissen nicht finden. 
114 Ebd., 27. Hier sei zusätzlich angemerkt, dass Alfons keinen Widerspruch zur Schriftstelle von 

1 Kor 10,13 („Gott ist treu; er wird nicht zulassen, dass ihr über eure Kraft hinaus versucht werdet“) auf-

stellt, da die Kraft des Menschen auch im Gebet liege, dass er nutzen kann. 
115 Vgl. ebd., 29. In meinen Nachforschungen über diese Stelle, konnte ich, nach bestem Wissen und Ge-

wissen, das angeführte Zitat bei Chrysostomus nicht finden. 



26                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Gnaden erbeten hätten, deren sie bedurften, und daß es für die Elenden nun nicht mehr 

an der Zeit ist, um diese zu bitten.“116 

5.4. Die Bedingungen für das Gebet 

5.4.1. Von grundsätzlichen Bedingungen  

Nun muss der Frage nachgegangen werden, ob Gott jede Bitte erhört, die im Gebet aus-

gesprochen wird. Zum einen ist für Alfons, wie schon dargelegt wurde, jedes Gebet ein 

persönliches Gespräch mit Gott und hat deshalb seinen Wert in sich selbst. Doch wie sieht 

es konkret damit aus, wenn im Gespräch mit Gott ihm nicht nur die Nöte anvertraut wer-

den, sondern er um etwas Bestimmtes gebeten wird? Warum empfindet man, dass Gott 

manche Bitten erhört, während er andere scheinbar nicht beachtet? Wie sieht es damit 

aus, wenn man selbstsüchtig betet nur um das, was einen selbst interessiert? Der Kirchen-

lehrer spricht im ,Großen Mittel des Gebetes‘ von bestimmten Bedingungen, die für das 

Gebet erfüllt sein müssen, um von Gott die Erhörung einer Bitte zu erlangen. Dabei zitiert 

er anfangs die Schriftstelle aus dem Johannesevangelium: „Amen, Amen, ich sage euch: 

Was ihr den Vater in meinem Namen bitten werdet, das wird er euch geben.“ (Joh 

16,23)117 Um dieses Schriftwort besser erklären zu können, bedient sich Alfons des 

Thomas, der schrieb, dass die Bitten sicher erhört werden, wenn der Mensch „für sich,[… 

zum Heil] notwendige Dinge, […] mit Frömmigkeit und Ausdauer“118 bete. Die beiden 

Bedingungen ,für sich‘ und ,zum Heil notwendige Dinge‘ sind für Alfons das Fundament, 

auf dem jegliches Gebet stehen muss. Die Begründung sieht er, gemeinsam mit den Kir-

chenvätern, in dem Argument, dass der Herr bewusst spricht, dass es ,euch‘ gegeben wird; 

jenen also, die beten.119 Denn im Fürbittgebet kann es sein, dass jene, für die man eine 

Gnade erbittet, Gott ein Hindernis entgegenstellen, wodurch diese Gnade nicht gewährt 

werden kann.120 Natürlich stellt Alfons das Fürbittgebet nicht in Frage, sondern empfiehlt 

                                                 
116 Ebd., 45. 
117 Vgl. ebd., 61. 
118 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II, 83,7,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis, Summa 

Theologiae. Pars II II, 393 Sp.1) ) [Übersetzt nach P. Holdener, in: ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel 

des Gebetes, 61]. Text im Original: „pro se [, …] necessaria [ad salutem, …] pie et perseveranter” 
119 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 62. 

Dazu sagte z.B. AUGUSTINUS: „Gewiß, so ist sein Wort: ,er wird euch geben‘, zu verstehen, daß man wisse, 

es sollen durch diese Worte jene Wohltaten angedeutet werden, welche sich auf die Bittenden persönlich 

beziehen. Es werden nämlich alle Heiligen für sich selbst erhört, sie werden aber nicht für alle erhört, sei 

es für Freunde oder Feinde oder für irgendwelche andere, weil es nicht schlechthin heißt: ,er wird geben‘, 

sondern: ,er wird euch geben‘.“ (Vorträge über das Johannesevangelium, 102,1 (BKV, Bd. 6, 1022-1023)). 
120 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 62.  

Vgl. dazu weiterführend auch bei THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II, 83,7,r.2. Des weiteren im 

Katechismus: Der Mensch kann bis zu seinem Tod die „göttliche Gnade annehmen oder zurückwei-

sen“ (KKK 1021). Bzw. „[d]as freie Handeln Gottes erfordert die freie Antwort des Menschen. […] Die 

Seele kann nur freiwillig in die Gemeinschaft der Liebe eintreten.“ (KKK 2002) 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  27 

 

   

es an anderer Stelle ausdrücklich.121 Hier aber sorgt sich Alfons um die Frage, welche 

Bedingungen es sind, um von Gott sicher erhört zu werden. Wenn es ,für sich‘ selbst sein 

muss, dann muss es auch ,zum Heil notwendige Dinge‘ betreffen. Denn Gott sorge sich 

nicht in erster Linie um zeitliche Dinge, die der Mensch begehre, sondern um das, was 

dem Menschen für sein ewiges Heil notwendig ist.122 So wenig wie Alfons das Fürbitt-

gebet abwertet, so wenig will er die zeitlichen Dinge abwerten. Er möchte klarstellen, 

dass es auch für zeitliche Dinge den richtigen Platz gibt, der aber nie vor dem ewigen 

Heil der Seele sein kann. Denn diese zeitlichen Dinge können zum Heil beitragen, das ist 

für ihn klar,123 doch warnt er davor, diese „als Hauptgegenstand mit einer ungeordneten 

Sorge [zu erstreben], wie wenn sie unser ganzes Glück“124 ausmachen würden. Der Kir-

chenlehrer vergleicht Gott mit einem Arzt, der weiß, welche Güter dem Kranken schaden 

und welche ihm zur Gesundheit verhelfen würden.125 So würde der Arzt aus Liebe Güter 

verweigern, wenn sie Schaden zufügen würden, um des größeren Zieles wegen: die Ge-

sundheit zu erreichen. Genau in dieser Haltung müsse der Mensch Gott bitten, dass der 

Beter immer sein ewiges Heil im Blick habe, denn  

„wenn wir von Gott zeitliche Vorteile erbitten, so müssen wir dies immer auf eine Weise tun, 

die sich unterwirft und ergibt und unter der Bedingung, daß sie für unsere Seele nützlich seien; 

und wenn sie uns der Herr verweigert, so sollen wir überzeugt sein, das [sic!] dies eine Aus-

wirkung seiner Liebe zu uns ist, und weil er voraussieht, daß wir daraus einen geistlichen 

Schaden erleiden würden.“126 

 

Wenn mit dieser Bedingung um zeitliche Dinge gebeten wird, so werde Gott diese Bitte 

immer erhören, selbst wenn man empfindet, dass er nichts tut oder den Menschen gegen-

über taub ist. Denn dann hilft er im Verborgenen, indem er den Betenden stärkt und alles 

gibt, um die gegenwärtige Situation meistern zu können.127 

5.4.2. Von bestimmten Bedingungen  

Neben diesen beiden grundsätzlichen Bedingungen des ,für sich‘ und ,zum Heil notwen-

dige Dinge‘, fügt Alfons noch drei weitere hinzu, die er aus der Lehre des Thomas ablei-

tet. Der Aquinate nennt eigentlich nur ,Frömmigkeit‘ und ,Ausdauer‘,128 Alfons unterteilt 

                                                 
121 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 65. 
122 Vgl. ebd. 
123 Vgl. ebd., 66. 
124 Ebd., 66-67. 
125 Vgl. ebd., 66. 
126 Ebd., 67. 
127 Vgl. ebd., 68. 
128 Vgl, THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II, 83,7,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis, 

Summa Theologiae. Pars II II, 393 Sp.1), Text im Original: “pie et perseveranter”. 



28                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

aber die Frömmigkeit in zwei Teilbereiche, nämlich in Demut und Vertrauen.129 Auf diese 

drei Teilbedingungen – Demut, Vertrauen und Beharrlichkeit – geht Alfons genauer ein. 

Ich möchte hier im Folgenden die wichtigsten Aspekte darstellen, die ausschlaggebend 

sind, um zu erfassen, warum unsere Absichten beim Beten und in der Erkenntnis des 

Willens Gottes von entscheidender Bedeutung sind. Dabei ist anzumerken, dass in den 

weiteren Ausführungen diese ersten beiden Voraussetzungen immer mitgedacht werden 

müssen, ohne die die weiteren Bedingungen ihren tieferen Sinn nicht entfalten können. 

5.4.2.1. Demut  

Der heilige Alfons legt seinen Ausführungen über die Demut das Schriftwort aus dem 

Jakobusbrief zugrunde: „Gott tritt den Stolzen entgegen, den Demütigen aber schenkt er 

seine Gnade.“130 Demut bestehe darin, so erläutert der Kirchenlehrer, dass der Mensch 

nicht auf seine eigenen Kräfte vertraue, sondern sich vor Gott erniedrigt und alles von 

ihm erhofft.131 Während der Stolze nur auf die eigene Kraft vertraue, in der Auffassung, 

dass er das schon schaffe, wisse der Demütige, dass alles von Gott abhängt. Als Erklärung 

dieses Verständnisses der Demut, führt Alfons den hl. Petrus dem Leser vor Augen. Als 

dieser in der Nacht vor dem Leiden Christi bekannte, dass er Jesus nicht verleugnen 

würde, selbst wenn alle anderen es tun würden, gab ihm der Herr die Antwort, dass er 

falle, noch bevor der Hahn krähe.132 Dass es dann dazu kam, dass Petrus Jesus verleug-

nete, erklärt der heilige Alfons mit der falschen Haltung des Petrus, die eben nicht demü-

tig, sondern stolz gewesen ist.133 Denn der Herr lasse manchmal Sünden zu, selbst wenn 

sie zeitlich Schaden bringen, damit der Mensch bewahrt wird, größere Sünden zu bege-

hen, die sein ewiges Heil gefährden würden.134 Immer hat Gott das Heil im Blick und 

demütigt die Menschen nur soviel als sie nötig haben zu erkennen, dass sie ihn brauchen. 

Dazu bemerkt der heilige Alfons:  

 „.Wenn mancher sagt, er habe keine Angst, dann ist das ein Zeichen dafür, daß er auf sich 

selber vertraut und auf die von ihm gefaßten Vorsätze; doch diese werden durch ein solch 

verderbliches Selbstvertrauen verführt, denn wenn man auf seine eigenen Kräfte vertraut, hört 

man zu fürchten auf, und wenn man nichts fürchtet, hört man auf, sich Gott anzuvertrauen.“135 

 

                                                 
129 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 68. 
130 Jak 4,6 [Kursivsetzung entfernt A.S.]. 
131 Vgl. ebd., 69. 
132 „Jesus sagte zu ihm: Amen, ich sage dir: In dieser Nacht, ehe der Hahn kräht, wirst du mich dreimal 

verleugnen. Da sagte Petrus zu ihm: Und wenn ich mit dir sterben müsste – ich werde dich nie verleugnen.“ 

(Mt 26,33-34) 
133 Vgl. ebd., 69-70. 
134 Vgl. ebd., 72. 
135 Ebd., 71-72. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  29 

 

   

Aus diesem Grund solle der Mensch einsehen, dass Gottes Gnade wichtiger sei als die 

vermeintliche Kraft des Menschen – selbst in Situationen in denen der Mensch scheinbar 

ohne Gott zurechtgekommen ist. Denn Gottes Gnade gehe immer dem Wirken des Men-

schen schon voraus, sodass das Gute immer Gott zuzuschreiben sei.136 Wenn der Mensch 

in dieser Haltung, mit dieser Vorbedingung, Gott um etwas bitte, könne Gott dem Beter 

den Wunsch nicht einfach abschlagen, sondern wird ihm sicher zu Hilfe kommen, sodass 

sich der Mensch auf ihn verlassen kann.137 

5.4.2.2. Vertrauen  

Bei diesen Ausführungen unterscheidet Alfons, wie schon bei der Demut und dem Stolz, 

zwischen Vertrauen und Misstrauen. Das Vertrauen hat für Alfons sehr viel mit Hoffnung 

zu tun, während Misstrauen keine Hoffnung im Menschen zurücklässt.138 Warum der 

Mensch überhaupt Vertrauen beim Beten haben soll, begründet Alfons mit einigen Stel-

len aus der Hl. Schrift.139 Gott selbst gibt die sichere Zusage, dass vertrauensvolle Men-

schen erhört würden, das ist ersichtlich z.B. wenn er selber sagt: „Durch Umkehr und 

Ruhe werdet ihr gerettet, im Stillhalten und Vertrauen liegt eure Kraft.“ (Jes 30,15) Wenn 

Jesus uns zum Bitten auffordere140, dann wäre es nicht möglich, da er doch Gott ist, „wenn 

er sie uns nicht gewähren wollte.“141 Wenn der Mensch auf Gott vertraut, auf ihn hofft, 

enttäuscht ihn Gott nicht, sondern hilft ihm. Deshalb sagt der Kirchenlehrer: Wo „hat es 

jemals den Fall gegeben, daß jemand auf Gott vertraut hat und verloren gegangen ist?“142 

Dieses Vertrauen gegenüber Gott geht sogar soweit, behauptet der heilige Alfons, dass 

sich Gott selbst davon abhängig macht: „So groß unser Vertrauen sein wird, so groß wer-

den die Gnaden sein, die wir von Gott empfangen werden; wenn unser Vertrauen groß 

sein wird, dann werden auch die Verdienste überreich sein.“143 Hier sei angemerkt, dass 

Alfons nicht meint, dass der Mensch nichts mehr im Leben tun müsse, sondern er be-

schreibt hier die richtige Haltung, in der der Mensch sein Gebet verrichten solle. Wenn 

der Kirchenlehrer von diesem Vertrauen spricht, weiß er sehr wohl, dass es Situationen 

                                                 
136 Vgl. ebd., 70. 
137 Vgl. ebd., 73. 
138 Vgl. ebd., 77, 80-81. 
139 Vgl. ebd., 77, 78 z.B. „Wer bittet, soll aber im Glauben bitten; Gott wird sie geben, denn er gibt allen 

gern und macht niemanden einen Vorwurf.“ (Jak 1,6) „Doch alle sollen sich freuen, die auf dich vertrauen, 

und sollen immerfort jubeln.“ (Ps 5,12) „Weil er an mir hängt, will ich ihn retten.“  

(Ps 91,14) „Durch Umkehr und Ruhe werdet ihr gerettet, im Stillhalten und Vertrauen liegt eure Kraft.“ 

(Jes 30,15) 
140 „Bis jetzt habt ihr noch um nichts in meinem Namen gebeten. Bittet und ihr werdet empfangen, damit 

eure Freude vollkommen ist.“ (Joh 16,24) 
141 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 81. 
142 Ebd., 78-79. 
143 Ebd., 79. 



30                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

gibt, die uns das Gefühl vermitteln, keine Hoffnung – kein Vertrauen – mehr zu haben. 

Wenn wir „kein spürbares Vertrauen, das wir gerne verspüren möchten, beim Beten emp-

finden: so tun wir uns trotzdem Gewalt an, um zu beten“144. Dem Kirchenlehrer geht es 

nicht um ein Gefühl des Vertrauens, sondern um einen Akt des Willens, der sich auf Gott 

richtet. Alfons lehrt, dass es Gott manchmal sogar mehr gefallen könne, wenn der Mensch 

in einer Trockenheit zu ihm kommen, „da wir dann mit mehr Mißtrauen gegen uns selbst 

und allein im Vertrauen auf die Güte und die Treue Gottes beten werden […,] wie sehr 

gefällt dem Herrn unser Hoffen sogar gegen die Hoffnung, das heißt gegen dieses Gefühl 

des Mißtrauens“145. Dieser Wille zum Vertrauen erweist sich also nicht in einem gefühls-

mäßigen Empfinden, das beim Beten verspürt werden muss, sondern durch die innere 

Absicht, mit der ein Gebet verrichtet wird. Dazu schreibt der Heilige, dass wir dann stark 

vor Gott sind, wenn „wir unser ganzes Vertrauen auf Gott setzen, und [… s]chweigen , 

das heißt, indem wir uns in den Armen seiner Barmherzigkeit ausruhen, ohne uns auf 

unsere eifrigen Bemühungen und auf menschliche Mittel zu verlassen.“146   

Damit sollte klargeworden sein, dass Vertrauen keine Gefühlslage beim Beten für den hl. 

Alfons darstellt, sondern vielmehr eine Haltung des Menschen, die sich nicht durch äu-

ßere Umstände beeinflussen lässt. Selbst dann nicht, falls alles noch schlimmer werden 

sollte. Dazu bemerkt der Kirchenlehrer: „Mein Gott, auch wenn du mich von deinem 

Antlitz fortjagen würdest, so werde ich nicht aufhören, dich zu bitten, und auf deine 

Barmherzigkeit zu hoffen.“147 Was sollen man aber tun, wenn der Glaube schwach ist 

oder man schwerer Sünder ist und das Vertrauen auf Gottes Verheißung der Erhörung 

fehlt? Auf diese Frage antwortet Alfons wieder mit der Erfahrung, die er wiederum in der 

Hl. Schrift begründet sieht. Als Beispiel führt er den Leser zum Kalvarienberg, wo er auf 

die beiden Gekreuzigten neben Jesus hinweist. Beide waren Sünder, aber der, der in seiner 

Not umkehrte und betete, wurde gerettet.148 Des Weiteren nennt er die Weisung Jesu, die 

er durch das Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner im Tempel gegeben hatte.149 Bei seinen 

                                                 
144 Ebd., 82-83. 
145 Ebd., 83. 
146 Ebd., 78. 
147 Ebd., 83. 
148 „Einer der Verbrecher, die neben ihm [Jesus] hingen, verhöhnte ihn: Bist du denn nicht der Christus? 

Dann rette dich selbst und auch uns! Der andere aber wies ihn zurecht und sagte: Nicht einmal du fürchtest 

Gott? Dich hat doch das gleiche Urteil getroffen. Uns geschieht recht, wir erhalten den Lohn für unsere 

Taten; dieser aber hat nichts Unrechtes getan. Dann sagte er: Jesus, denk an mich, wenn du in dein Reich 

kommst!“ (Lk 23,39-42) Siehe für weitere Ausführungen ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Ge-

betes, 89-90. 
149 “Einigen, die von ihrer eigenen Gerechtigkeit überzeugt waren und die anderen verachteten, erzählte 

Jesus dieses Gleichnis: Zwei Männer gingen zum Tempel hinauf, um zu beten; der eine war ein Pharisäer, 

der andere ein Zöllner. Der Pharisäer stellte sich hin und sprach bei sich dieses Gebet: Gott, ich danke dir, 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  31 

 

   

Ausführungen zitiert Alfons den hl. Augustinus, der meinte: „Denn wenn Gott die Sünder 

nicht erhören würde, dann hätte jener Zöllner umsonst“150 um Verzeihung gebeten. „Doch 

das Evangelium bezeugt uns, daß der Zöllner durch sein Beten sehr wohl die Verzeihung 

erlangt hat“151. So soll auch der Mensch, der sich sündig und unwürdig fühlt, nicht ohne 

Vertrauen zu Gott kommen, sondern mit der Gewissheit, dass Gott ihn nicht abweisen 

wird, da im letzten es Gott selbst ist, der den Sünder zum Gebet auffordert.152 Zwar sei 

dieses Gebet nicht genauso verdienstvoll wie das eines Heiligen, jedoch habe es dennoch 

die Kraft, die Erhörung zu erflehen, denn „dessen Wirksamkeit stützt sich nicht auf die 

Gerechtigkeit [Gottes], sondern auf die göttliche Güte“153. Auch der Römerbrief drückt 

diese Haltung aus: „Denn auf Hoffnung hin sind wir gerettet. Hoffnung aber, die man 

schon erfüllt sieht, ist keine Hoffnung. Denn wie kann man auf etwas hoffen, das man 

sieht?“ (Röm 8,24)154 

5.4.2.3. Beharrlichkeit  

Als letzte, aber weitere fundamentale Bedingung des Gebetes nennt der heilige Alfons 

die Beharrlichkeit. Er unterteilt die Gnaden, die Gott gewährt, in jene, die durch einzelne 

Gebete gegeben werden und solche, welche erst durch die Beharrlichkeit bis zum Tode 

geschenkt werden. Wenn es um die Gnade des Heils gehe, so ist diese definitiv der letz-

teren zuzuordnen.155 Der Kirchenlehrer geht auf die Stelle des Lukasevangeliums156 ein, 

                                                 
dass ich nicht wie die anderen Menschen bin, die Räuber, Betrüger, Ehebrecher oder auch wie dieser Zöll-

ner dort. Ich faste zweimal in der Woche und gebe den zehnten Teil meines ganzen Einkommens. Der 

Zöllner aber blieb ganz hinten stehen und wollte nicht einmal seine Augen zum Himmel erheben, sondern 

schlug sich an die Brust und betete: Gott, sei mir Sünder gnädig! Ich sage euch: Dieser ging gerechtfertigt 

nach Hause hinab, der andere nicht.“ (Lk 18,9-14) 
150 AURELIUS AUGUSTINUS, Vorträge über das Johannesevangelium, 44,13 (BKV, Bd. 5, 654). 
151 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 88. 
152 Vgl. ebd., 89. 
153 Ebd. Dazu schließt Alfons ein Zitat des hl. Thomas an: „meritum innititur iustitiae, sed impetratio gra-

tiae“, in: THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II 83,16,2(P. CARAMELLO, S. Thomae Aquinatis, 

Summa Theologiae. Pars II II, 401, Sp.2). 
154 Es sei hier auf den Traktat des hl. Thomas verwiesen, der über die Hoffnung ähnliches verfasst hat (Vgl. 

THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae II-II 18, 4). Dazu bemerkt Arthur Utz in seinem Kommentar: 

„Das ewige Heil ist in absoluter Weise allen in Aussicht gestellt worden. Wir sind darum in uneinge-

schränkter Weise verpflichtet, unsere Heilserwartung auf Gott zu setzen. Hier gibt es kein ,wenn du willst‘. 

Die der Hoffnung wesentliche Gewißheit bezieht sich auf unser ewiges Heil, das wir mit fester Hoffnung 

auf die Hilfe Gottes anstreben müssen. Alle anderen Anliegen aber stehen in Hinordnung zu diesem letzten 

Ziel“, in: THOMAS VON AQUIN, Die Hoffnung. Theologische Summe II-II. Fragen 17-22. Übersetzt von 

Josef F. Groner. Anmerkungen und Kommentar von Arthur F. Utz. Unter Mitarbeit von Brigitta Gräfin von 

Galen, Freiburg im Breisgau 1988, 159. 
155 Vgl., ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 93. 
156 „Dann sagte er zu ihnen: Wenn einer von euch einen Freund hat und um Mitternacht zu ihm geht und 

sagt: Freund, leih mir drei Brote; denn einer meiner Freunde, der auf Reisen ist, ist zu mir gekommen und 

ich habe ihm nichts anzubieten!, wird dann der Mann drinnen antworten: Lass mich in Ruhe, die Tür ist 

schon verschlossen und meine Kinder schlafen bei mir; ich kann nicht aufstehen und dir etwas geben? Ich 

sage euch: Wenn er schon nicht deswegen aufsteht und ihm etwas gibt, weil er sein Freund ist, so wird er 

doch wegen seiner Zudringlichkeit aufstehen und ihm geben, was er braucht.“ (Lk 11,5-8) 



32                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

wo Jesus von der Zudringlichkeit des Bittenden spricht.157 Besonders die Aussage, dass 

die Bitte nicht deshalb erfüllt werde, weil sie Freunde sind, sondern aufgrund der Zu-

dringlichkeit, regt Alfons an, über diesen Gedankengang nachzudenken. Ihm scheint es 

eine Aufforderung an jene Sünder zu sein, die nicht zu den Freunden Gottes zählen, aus-

dauernd um die Gnade des Heils zu bitten. Durch beharrliches Bitten würden die Sünder 

sogar zu Freunden Gottes: „Während wir also beten […] ist es nicht notwendig, daß wir 

Gottes Freunde sind, um von ihm die Gnade zu erlangen, die wir erstreben, denn das 

Gebet selber macht uns zu seinen Freunden.“158 Wenn nun gerade auf diese Stelle im 

Lukasevangelium die Weisung Jesu vom Bitten folgt,159 schließt Alfons daraus, dass es 

Gott sogar missfallen könne, wenn man ihn nicht bitten wolle und noch mehr – ihn nicht 

um etwas so Großes bitten als das Heil bitten wolle: „Sehr wohl will also der Herr uns 

das Heil gewähren und damit alle Gnaden, aber er will, daß wir nicht unterlassen, sie 

unablässig von ihm zu erbitten bis hin zur Aufdringlichkeit.“160 Auch wenn die Menschen 

diese Aufdringlichkeit nur schwer ertragen, sei bei Gott gerade so, dass er diese wün-

sche.161 Denn ohne das beständige Gebet, um sein eigenes Heil, würde der Mensch diese 

Gnade verlieren. Wie es schon oben im Satz von P. Leitgöb zusammengefasst wurde,162 

besteht für Alfons die Auffassung, dass es einer Aneinanderreihung von Gebeten bedarf, 

um die Gnade Gottes zu empfangen. Denn Gott will gewiss dem Menschen sein ewiges 

Heil gewähren, doch übergeht er die Freiheit des Menschen nicht. Deshalb muss der 

Mensch immer wieder neu seine Zustimmung zu diesem Geschenk Gottes zum Ausdruck 

bringen, indem er bittet, betet und sein Leben auf Gott ausrichtet. Alfons drückt das wie 

folgt aus:  

„Die Gnade des Heils ist nicht eine einzige Gnade, sondern eine Kette von Gnaden, welche 

sich dann alle mit der Gnade der Beharrlichkeit bis ans Ende vereinen; nun aber muß dieser 

Kette von Gnaden (sozusagen) eine andere Kette unserer Gebete entsprechen; wenn wir zu 

beten vernachlässigen, zerreißen wir die Kette unserer Gebete, dann wird auch die Kette der 

Gnaden in die Brüche gehen, die uns zum Heil führen sollten und so werden wir nicht gerettet 

werden.“163 

 

                                                 
157 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 88, 97. 
158 Ebd., 89. Es sei anzumerken, dass Alfons nie Gebet und Lebensstil voneinander trennt. Da der Mensch, 

der aufrichtig betet auch sein Leben zu Gott bekehren will, würden die Gnaden, die im Gebet gegeben 

werden auch im Leben die Umkehr zeigen. Dadurch würden selbst die härtesten Sünder zu Gottes Freunden 

werden. 
159 „Darum sage ich euch: Bittet und es wird euch gegeben; sucht und ihr werdet ihr finden; klopft an und 

es wird euch geöffnet.“ (Lk 11,9) 
160 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 95. 
161 Vgl. ebd., 95-96. 
162 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 59. 
163 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 93. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  33 

 

   

Gerade wenn der Kirchenlehrer die Auffassung vertritt, dass der Mensch durch sein Tun 

Gott zeigt was er will, bedeutet für ihn täglich zu beten und damit jeden Tag Gott zu 

zeigen, dass er sein ewiges Heil empfangen will. Daher sieht er die Beharrlichkeit eben-

falls als eine Haltung, die den Gebeten zugrunde liegt.164 Wegen der Beharrlichkeit bete 

der Mensch jeden Tag zu Gott. Damit der Mensch dies tun kann, brauche er nicht nur 

einen starken Willen, sondern noch dazu die Beharrlichkeit, welche selbst eine Gnade sei, 

die der Mensch von Gott jeden Tag neu empfangen müsse. Deshalb wendet Alfons nicht 

wenig Anstrengung auf, um in seiner Schrift den Leser davon zu überzeugen, um die 

Beharrlichkeit selbst zu bitten. Er drückt das folgendermaßen aus:  

„Um also die Beharrlichkeit zu erlangen, ist es nötig, daß wir uns allezeit aufmerksam Gott 

anempfehlen, am Morgen, am Abend, bei der Betrachtung, bei der Messe, bei der Kommunion 

und alle Zeit: besonders zur Zeit der Versuchungen, indem wir dann immer wieder sprechen 

und wiederholen: Herr hilf mir, Herr, steh mir bei, halte deine Hände (schützend) über mich, 

laß mich nicht im Stich, hab Erbarmen mit mir.“165 

 

Gerade durch diese Aussage wird deutlich, dass Alfons keinen Heilsautomatismus in den 

Gebeten und Sakramenten sieht. Der Mensch müsse auch das Seine dazu beitragen, um 

das Heil zu erlangen. Die Bitte um Beharrlichkeit ist nicht nur ein mit Worten formulier-

tes Gebet, sondern auch ein ,aufmerksames Sich-Gott-anempfehlen‘. So führt der heilige 

Kirchenlehrer immer wieder alles auf das Gebet selbst zurück, indem er spricht, dass es 

„nichts Leichteres [gibt] als das Beten.“166 

5.5. Zusammenfassung 

Gebet ist also für Alfons ein sehr großes Thema, das er ausführlich behandelt. So kann 

man mit ihm sagen: Wenn Gott das Heil aller Menschen will, dann will er auch, dass die 

Menschen beten. Gebet bedeutet für den hl. Alfons aber kein Aufsagen von Worten, oder 

die nur äußerliche Teilnahme an den Riten der Kirche. Es bedeutet, mit Gott im ,Ge-

spräch‘ zu sein. Dieses Gespräch ist kein einmaliger Akt, der Gott zufrieden stellen soll, 

sondern es entsteht aus dem Bedürfnis des Menschen heraus, mit Gott in Verbindung zu 

sein, da er nicht alles aus sich selbst haben kann – weder sein eigenes Leben oder sein 

zeitliches Wohlergehen, noch sein ewiges Heil, also sein ewiges Leben.167 Deshalb be-

nötigt jedes Gebet Voraussetzungen bzw. Bedingungen, um bei Gott Erhörung zu finden. 

                                                 
164 Vgl. ebd., 96. 
165 Ebd. 
166 Ebd. 
167 „Denn aus Gnade seid ihr durch den Glauben gerettet, nicht aus eigener Kraft - Gott hat es geschenkt“ 

(Eph 2,8). 



34                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Es muss dem Menschen in erster Linie um seine Beziehung mit Gott und damit sein ewi-

ges Heil bei ihm gehen. Dieses muss er für sich selbst erlangen wollen und dafür soll das 

Gebet Ausdruck sein, mit dem er Gott gegenüber seine freie Zustimmung zum Heilswil-

len ausdrückt. Aus diesem Grund spielt das Leben eine wichtige Rolle für das Gebet, 

denn was der Mensch in seinem Leben tut, zeigt Gott, was er will. Betet er nicht, so drückt 

er damit Gott gegenüber aus, dass er ihm nicht wichtig ist und ihn nicht interessiert. Wenn 

er betet, muss das Gebet demütig sein, sodass Gott ihm alles geben kann, was er auf dem 

Weg zu ihm braucht. Das Gebet muss zusätzlich vertrauensvoll sein, mit der Hoffnung, 

dass Gott bereit ist zu helfen, wenn es um die Not des Menschen geht. Außerdem muss 

das Gebet beharrlich sein, und nicht den Launen des Menschen unterworfen, damit es 

Gott wohlgefällig werde und dem Menschen die verheißene Hilfe zuteil wird. Wer so 

betet, der „wird sicher gerettet werden“.168 

6. ,Der Wille Gottes‘ 

Nach der Darstellung der Argumentation des hl. Alfons, wie und warum der Mensch be-

ten solle, stellt sich die Frage, ob denn das Gebet so wegweisend sein kann, dass man 

nicht nur sicher sein Heil erlangt, sondern auch im Leben tut, was der Wille Gottes ist 

und den Menschen im Innersten glücklich macht. Dieser Frage widmet Alfons eine eigene 

Schrift: ,Der Wille Gottes – Von der Vereinigung unseres Willens mit dem Willen Got-

tes‘. Im Folgenden werde ich auf diese Schrift in ausgewählten Stellen einzugehen ver-

suchen und darstellen, wie der Kirchenlehrer den Willen Gottes sieht. 

6.1. Einführung zu dieser Schrift 

Der heilige Alfons unterteilt diese Schrift weder in Kapitel noch in verschiedene Über-

schriften. Für ihn stellt dieses Thema eine große, komplexe Abhandlung dar. Die einzige 

Unterscheidung die er macht, ist sein eigener Hinweis, dass es eine praktische Anwen-

dung dessen gibt, was er nach der ersten Hälfte seiner Schrift aufzuzeigen versucht. Den 

Abschluss seiner Schrift bildet weder eine Weisung noch eine Erkenntnis, sondern ein 

Gebet, das das Herz des Lesers tief ergreifen und in den Willen Gottes hineinführen soll. 

Daher ist es wohl nicht möglich, diese Schrift nur rational zu verstehen, sondern sie will 

das Herz des Menschen ergreifen und in das Leben umgesetzt werden. Aus diesem Grund 

heißt der Untertitel nicht: ,Wie kann ich Gottes Willen erkennen‘, sondern: ,Von der Ver-

                                                 
168 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 45. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  35 

 

   

einigung unseres Willens mit dem Willen Gottes‘. Alfons geht es dabei um eine Lebens-

schule mit Gott und er gibt dem Leser eine Starthilfe, wie er den eigenen Willen dem 

Willen Gottes gleichförmig machen kann und so glücklich wird. Man kann einführend 

sagen, dass Alfons der Meinung ist, dass ein Mensch, der sein Leben so gestaltet, dass es 

mit Gott erfüllt ist, ein Mensch wird, der Gottes Willen erkennen und auch tun kann. 

6.2. Wie man den eigenen Willen mit Gottes Willen vereinigen kann 

6.2.1. Theoretischer Teil 

Alfons beginnt sein kleines Werk mit der Erklärung, dass die ganze Vollkommenheit von 

uns Menschen darin bestehe, „unseren über alles liebenswerten Gott zu lieben“.169 Damit 

spricht er nicht mehr von Notwendigkeiten für unser Heil, wie beim ,Großen Mittel des 

Gebetes‘, sondern hier geht es um einen weiteren Schritt auf Gott hin: die Liebe zu ihm 

in vollkommener Weise leben zu wollen. Er geht dabei nicht auf die Frage ein, warum 

Gott liebenswert ist, diese erörtert er z.B. in der Schrift ,Die Liebe zu Jesus Christus‘,170 

sondern er setzt diese Erfahrung beim Leser voraus und versucht darzulegen, worin die 

Liebe zu Gott bestehen müsse. Würde der Mensch Gott Opfergaben geben, ihm einzelne 

Werke weihen, die er vollbracht hat, oder zu ihm beten, sei dies nicht unbedingt schon 

aus sich heraus das Beste, denn wie „könnten unsere Werke denn zur Ehre Gottes dienen, 

wenn sie nicht Seinem göttlichen Willen entsprechen würden?“171 Damit meint der Kir-

chenlehrer, dass gute Werke zwar gut sind, aber manchmal kann es vorkommen, dass 

Gott vom Menschen andere Werke verlangt, die besser wären, als jene, die er selbst für 

gut erachtet. Alfons fragt also nach dem, woraus die wahre Liebe zu Gott schöpft, die aus 

der Perspektive Gottes hervorgeht. Dazu führt er dem Leser die Hl. Schrift vor Augen. 

Hier erwähnt er zuerst die Stelle aus dem Buch Samuel (vgl. 1 Sam 15,1-23): Als der 

Prophet Samuel zum König Saul sagte, dass Gott es wolle, dass er gegen die Amalekiter 

in den Kampf ziehe und alles zerstöre, ging Saul und kämpfte. Saul gewann den Krieg, 

gab aber den Befehl, nur das Minderwertige zu zerstören. Den wertvollen Besitz aber 

behielten er und das Volk, von dem sie Gott Dankopfer darbrachten. Diese Tat missfiel 

Gott und er sandte den Propheten Samuel erneut zu Saul und wies ihn zurecht, dass nicht 

in Ordnung sei, was er getan habe. Saul hatte jedoch kein offenes Herz für die Zurecht-

weisung, sondern war überzeugt, dass er richtig gehandelt hatte. Gott verwarf deshalb 

                                                 
169 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes. 9. 
170 Vgl. z.B. das erste Kapitel, das den Namen trägt ,Wie der Heiland geliebt zu werden verdient wegen der 

Liebe, die er uns durch sein Leiden bezeugt hat‘ (vgl. ALFONS VON LIGUORI, Die Liebe zu Jesus Christus, 

Herausgegeben von P. Engelbert Recktenwald, Ulm 1998, 7-21). 
171 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 10. 



36                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Saul als König, weil er nicht auf die Stimme Gottes hörte, sondern sich von seinem eige-

nen Willen mehr leiten ließ. Die darauf folgenden Worte zu dieser Stelle zitiert nun der 

heilige Alfons: „Samuel aber sagte [zu Saul]: Hat der Herr an Brandopfern und Schlacht-

opfern das gleiche Gefallen wie am Gehorsam gegenüber der Stimme des Herrn? Wahr-

haftig, Gehorsam ist besser als Opfer, Hinhören besser als das Fett von Widdern. Denn 

wie Sünde der Wahrsagerei ist Widerspenstigkeit, wie Frevel mit Götzenbildern ist Auf-

lehnung.“172   

Damit lenkt Alfons seinen Blick auf Gottes Willen. König Saul hatte eine sichere Anwei-

sung durch den Propheten erhalten, alles zu zerstören nicht nur einen Teil. Er hielt sich 

aber nicht an die Stimme Gottes. Es war sicher nützlich, sich an der Kriegsbeute zu be-

reichern, anstatt sie zu vernichten. Aber hier gab es eine klare Weisung Gottes, die das 

bessere Handeln für Saul sein sollte. In seiner Freiheit tat Saul das, was zwar augenschein-

lich nützlich, aber gegen Gottes Willen gerichtet war und hatte die Folge zu tragen, näm-

lich als König verworfen zu werden.   

Als gegenteiliges Beispiel nennt der Kirchenlehrer Jesus selbst. Dieser hat, als Sohn Got-

tes und Erlöser, das Beispiel gegeben, wie Gott geliebt werden will. Der Kirchenlehrer 

beginnt hier mit dem Zitat aus dem Johannesevangelium: „Ich bin nicht vom Himmel 

herabgekommen, um meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt 

hat.“ (Joh 6,38) Jesus habe der Welt ein Zeichen gegeben, und dieses Zeichen „war Sein 

Gehorsam gegenüber dem göttlichen Willen“.173 Dieses Zeichen des Gehorsams wurde 

im Kreuzesopfer Christi für alle sichtbar, dies sei aus dem Johannesevangelium klar her-

vorgegangen wo Jesus selbst über seinen Tod spricht: „[A]ber die Welt soll erkennen, 

dass ich den Vater liebe und so handle, wie es mir der Vater aufgetragen hat.“ (Joh 14,31) 

Für Alfons wird die Vollkommenheit, zu der der jeder Mensch gerufen ist, ohne Jesus 

nicht sichtbar und erfahrbar. Nur in Jesus ist für den Kirchenlehrer der Grund zu finden, 

aus dem sich der Inhalt der Liebe ableitet: der Gehorsam zu dem Willen Gottes.174 Und 

jeder Mensch, der dem Beispiel Jesu folgte, sei ein Heiliger geworden,175 gemäß dem 

Schriftwort: „Denn wer den Willen meines himmlischen Vaters tut, der ist für mich Bru-

der und Schwester und Mutter.“ (Mt 12,50) Nach dem jüdischen Gesetz wurde jeder, der 

gekreuzigt wurde, als ein von Gott Verworfener gesehen.176 Es war für die Juden ohne 

                                                 
172 1 Sam 15,22-23 [Kapitälchen des Originals entfernt A.S.] 
173 Ebd., 11. 
174 Vgl. ebd. 
175 Vgl. ebd. 
176 Vgl. dazu Dtn 21,22-23: „Wenn jemand ein Verbrechen begangen hat, auf das die Todesstrafe steht, 

wenn er hingerichtet wird und du den Toten an einen Pfahl hängst, dann soll die Leiche nicht über Nacht 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  37 

 

   

die Hilfe Gottes nicht möglich Jesus, den Gekreuzigten, als Gottes Sohn zu verstehen. 

Und doch war es Gottes Wille, dass sein Sohn genau auf diese Weise starb, um die Sünder 

– jene, die verworfen sind – für immer zu befreien. Da Alfons aus der Betrachtung dieses 

Mysteriums lebte, ist diese Schrift im Kern auf dieses Ereignis bezogen. Für ihn ist Jesus 

der Schlüssel für das Verständnis der vollkommenen Liebe zu Gott und damit des Willens 

Gottes. Auch wenn Alfons anschließend viele Heilige zitiert und viele Beispiele erwähnt, 

bleibt es immer bei diesem einen Gedanken: Nicht die äußeren Werke zeigen, ob man 

dem Willen Gottes folgt, sondern die innere Ausrichtung auf Gott. Die Engel, die von 

Gottes Liebe erglühen, so schreibt der Kirchenlehrer, „würden mit größter Freude alles 

tun, was Gott ihnen befehlen würde, und seien es auch die einfachsten Dienste.“177 Diese 

Haltung der himmlischen Bewohner erwähnt Alfons in einem größeren Zusammenhang: 

Der dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘. Denn 

um „hier unten den lieben Gott lieben zu lernen, müssen wir uns in die Schule der Him-

melsbewohner begeben.“178 In diesen Himmelsbewohnern sei diese Vaterunser-Bitte 

schon erfüllt und werde unaufhörlich gelebt, weil sie Gott ihren Eigenwillen179 gegeben 

haben und sich dafür von seinem Willen mehr lenken ließen. Der Kirchenlehrer erklärt: 

„[D]urch Almosen gibt man Ihm [Gott] seinen Besitz, durch die Geißelung sein Blut, 

durch das Fasten seine Nahrung und damit gibt man Ihm nur einen Teil von dem was man 

hat. Aber Ihm seinen Willen geben, heißt, Ihm alles geben, sich selbst geben.“180 Wenn 

der Mensch also Gott das Herz gibt, bedeutet es für den Kirchenlehrer: den Willen ge-

ben.181 Den eigenen Willen soll man so mit Gottes Willen vereinen, dass er nicht mehr 

davon verschieden sei. Deshalb ist dies „das Ziel, zu dem alle unsere Wünsche, unsere 

Werke, unsere Betrachtungen, unsere Gebete hinstreben müssen“:182 nämlich Gott aus 

                                                 
am Pfahl hängen bleiben, sondern du sollst ihn noch am gleichen Tag begraben; denn ein Gehenkter ist ein 

von Gott Verfluchter. Du sollst das Land nicht unrein werden lassen, das der Herr, dein Gott, dir als Erb-

besitz gibt.“ 

Paulus zitiert diese Stelle im Galaterbrief zur Erklärung: „Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes freige-

kauft, indem er für uns zum Fluch geworden ist; denn es steht in der Schrift: Verflucht ist jeder, der am 

Pfahl hängt.“ (Gal 3,13) 
177 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 13. 
178 Ebd. 
179 Hier ist zu bemerken, dass Eigenwille, das sture Festhalten am eigenen Willen bedeutet, wie sich im 

Beispiel des Sauls gezeigt hat. In dieser Haltung ist der Mensch nicht bereit die Motive zu hinterfragen aus 

denen er handelt. Das setzt natürlich den eigenen Willen voraus, den man haben muss, um daran festhalten 

zu können. Der Kirchenlehrer sage damit nicht, dass unserer eigener Wille schlecht wäre, sondern er hin-

terfragt das permanente Festhalten, das ,sich festbeißen‘, an einer Entscheidung, bei der man nicht weiß ob 

sie Gottes Willen überhaupt entspricht oder nicht. 
180 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14. 
181 Alfons führt hier einen Vers aus dem Buch der Sprichwörter an: „Gib mir dein Herz, mein Sohn, deine 

Augen mögen an meinen Wegen Gefallen finden“ (Spr 23,26). Dieses ,Alles‘ sei im Wort ,Herz‘ zusam-

mengefasst und das meine nichts anderes als im ,Willen‘ (vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14). 
182 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 15. 



38                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

freiem Willen unser Herz schenken, damit er uns führen könne. Dieses ,sich von Gottes 

Willen führen lassen‘ bedeutet für den Kirchenlehrer, Gott einen Freibrief auszustellen: 

nicht augenscheinlich Gutes dem augenscheinlich Schlechten zu bevorzugen, sondern nur 

das zu wollen, was Gott will.183 Denn er ist fest davon überzeugt, dass Gott nicht nur 

unser ewiges Heil mit Sicherheit will, sondern auch unser Glück, dass darin bestehe, sei-

nen Willen zu tun, denn „Gott sieht Seinen Ruhm darin, uns glücklich zu machen. In der 

Tat, Gott ist von Natur aus diese unendliche Güte.“184 Als Begründung dafür, dass man 

Gott vertrauen kann, sieht Alfons die Tat Gottes selbst: Dass er seinen einzigen Sohn für 

uns Menschen hingegeben hat und uns damit das wertvollste schenkte, das er hat.185 

Glück wiederum bedeutet für ihn nicht nur zeitliche Güter, wie bereits in der vorigen 

Schrift erklärt wurde, sondern meint tiefe Zufriedenheit, die sich in der Seele findet: 

„Was sind […] die Sinnesfreuden, die Feste, die Bankette, die Ehren, in einem Wort: die Be-

friedigung, die die Welt bieten kann, diese weltlichen Freuden, die ebenso leer wie hinfällig 

sind! Denn sie hinterlassen letztlich nur Betrübnis in den Tiefen der Seele, wenn sie auch kurze 

Zeit der Sinnlichkeit schmeicheln. Der wahre Sitz der Zufriedenheit ist in den Tiefen der Seele 

und nicht in den Sinnen.“186 

 

Wenn der Mensch nun erreichen wolle, dass Gottes Wille an ihm geschehe, so muss er 

auch die Hilfe hinzunehmen, die dafür notwendig ist. Dies sei das Gebet zu den Heiligen, 

allen voran an die Gottesmutter, da sie die Vollkommenheit erreichte, den Willen Gottes 

zu tun. Denn ohne diese Hilfen vom Himmel sei es zwar möglich, in glücklichen Ereig-

nissen den Willen Gottes im Leben anzunehmen, in den Schlechten sei es dem Menschen 

nicht mehr möglich. Genau dieser Gedankengang führt zu einer Frage, der Alfons sehr 

viel Raum gibt: Wie sind jene Ereignisse zu deuten, über die man keine Verfügung hat? 

Und noch dazu, wenn es Ereignisse sind, die Leiden hervorbringen? Der Kirchenlehrer 

ist sich gewiss, dass diese Welt nicht einfach von Gott geschaffen wurde und sich selbst 

überlassen ist, sondern dass Gott aktiv mit seinem Willen beteiligt ist. So spricht er, „dass 

alles, was in der Welt geschieht, nur geschieht durch den Willen Gottes (= der Zulassung 

Gottes).“187 Alfons meint dabei nicht, dass Gott die Sünde oder das Leiden will, in dem 

Sinne, dass er der Ursprung wäre, sondern im Gegenteil, dass Gott die Sünde nicht will, 

aber wenn sie der Mensch tut, Gott es zulässt, weil er dem Menschen die Freiheit gegeben 

                                                 
183 Vgl. ebd., 23, 30. 
184 Ebd., 28. 
185 Vgl. ebd. 
186 Ebd., 22. 
187 Ebd., 16. Dazu führt Alfons d. Schriftstelle a. d. Buch Jesajas an: „Ich bin der Herr und sonst niemand. 

Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil.“  

(Jes 45,6-7) 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  39 

 

   

hat, und diese ihm nicht einfach wegnimmt, wenn er Böses tut. Das Kreuzesereignis kann 

als Beispiel dienen, um die Denkweise des hl. Alfons besser zu verstehen. Jesus wurde 

von Gott gesandt, die Welt mit sich zu versöhnen. Geschichtlich wurde das sichtbar in 

der Verurteilung und Kreuzigung, die die Menschen vollbrachten. Jesus hätte zwar, 

menschlich gesprochen, aus Jerusalem fliehen können und diesen Weg nicht gehen müs-

sen, da er aber in Getsemani wusste, dass es des Vaters Wille ist, betete er darum, dass 

Gottes Wille geschehe und erhielt die Kraft, diesen Weg zu gehen.188 Die Sünde der Men-

schen wurde dadurch an Jesus sichtbar und er trug sie bis zum letzten Atemzug. Damit 

sühnte er die Sünde, indem er das Leiden an sich selbst zuließ. Auch wenn Alfons dieses 

Beispiel nicht explizit erwähnt, so meine ich, liegt es seinen Gedankengängen zugrunde. 

In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn Alfons davon spricht, dass Gott sogar Übel 

hervorbringen würde.189 Da Gott, wie in der vorher erwähnten Stelle gezeigt wurde, 

wollte, dass Jesus in Jerusalem bleibt und sich von den Menschen kreuzigen lässt und 

Jesus diesem Willen folgte, führte Gottes Wille dieses Ereignis herauf, indem er den Men-

schen dadurch von der Sünde befreite. Aus diesem Standpunkt heraus kann man die Sicht-

weise Alfons’ verstehen, denn er versucht kein Gottesbild zu vermitteln, wo Gott von sich 

heraus Böses hervorbringen würde, da er aus seinem Leben wusste, dass Gott nur gut ist 

und nur in sich Gutes hervorbringen kann. Deshalb kann der Kirchenlehrer sagen, dass 

Christus zum hl. Petrus sagte, „dass sein Leiden und Sein Tod weniger das Werk der 

bösen Menschen waren als das des Vaters: ,Soll Ich den Kelch nicht trinken, den mir der 

Vater gegeben hat?‘“190 Alfons erklärt die Sichtweise auf das Böse, das Gott zulässt, aus 

dem Buch Ijob. Denn als Ijob von den Sabbäern beraubt wurde und seine Söhne getötet 

wurden, machte er nicht diese dafür verantwortlich, dass sie schuld gewesen seien, son-

dern er lebte im Willen Gottes: „Der Herr hat gegeben, der Herr hat genommen; gelobt 

sei der Name des Herrn.“191 Er habe verstanden, dass dieses Unglück von Gott zugelassen 

und in diesem Sinne gewollt war. Deswegen mahnt der heilige Alfons mit den Worten: 

„Man darf also die Übel die uns bedrücken, nicht für einfache Wirkungen des Zufalls 

halten, noch für einfache Wirkungen des schlechten Willens der Menschen. Zögern wir 

nicht, darin Seinen göttlichen Willen zu erkennen.“192 Für ihn ist immer das Seelenheil 

des Menschen im Blick, selbst wenn Übel aus den Sünden anderer entstehen, könne Gott 

                                                 
188 „Da erschien ihm [Jesus] ein Engel vom Himmel und stärkte ihn.“ (Lk 22,43) 
189 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 17. 
190 Ebd., 18. Schriftstelle: Joh 18,11. 
191 Ijob 1,21 [Kapitälchen des Originals entfernt A.S.]. Für ALFONS‘ Ausführungen vgl. Der Wille Gottes, 

18. 
192 Ebd., 18-19. 



40                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

solche Situationen sich zur Prüfung zunutze machen. Jeder Mensch wird geprüft und 

diese Prüfungen kann sich keiner ersparen. Deshalb sei es eine große Torheit, sich in 

diesen Situationen Gott nicht zu ergeben und sich seinem Willen, der durch die Zulassung 

des Übels sich vollzieht, nicht zu unterwerfen, da man seine Beschlüsse für unser Heil 

nicht verhindern könne.193 Die Freiheit des Menschen werde aber durch diese Beschlüsse 

Gottes nicht aufgehoben, denn diese behält der Mensch immer, Gott nimmt sie nicht. Hier 

könne sich der Mensch noch immer innerlich entscheiden, ob er ,Ja‘ oder ,Nein‘ sagt. Das 

wäre die Freiheit, die Gott dem Menschen immer gebe.194 Alfons weiß darum, dass wir 

Menschen uns nicht immer für Gott, für seinen Willen und das Gute entscheiden und 

Fehler im Leben begehen. Manchmal seien diese auch die Ursache von Übel in unserem 

Leben. Aber ob sie nun Ursache sind, oder ihren Sinn im Willen Gottes haben, bedeutet 

für Alfons keinen unterschiedlichen Umgang damit. Der Mensch solle sich in diesen Er-

eignissen mit Gott verbinden und diese in ihm zu erleiden – in seinem Willen –, der sie 

so zugelassen hat, wie sie einen trafen.195 Denn all die Übel, die Gott zulässt, „haben nicht 

unseren Ruin zum Ziel, sondern unsere Aufrichtung und unser Heil.“196 Daher hätten 

Übel, die aus unseren Sünden hervorgehen, den größeren Sinn, uns zu Gott zu bekehren 

und um zu erkennen, dass wir ohne seinen Willen ein Leben ohne Frieden führen müssten. 

Dieser innere Unfriede, diese innere Unzufriedenheit ist für Alfons das Merkmal, dass 

ein Mensch nicht den Willen Gottes tut. Wenn sich hingegen die Ereignisse im Leben mit 

Gott verbinden lassen und der Mensch sich dabei mit Gott vereinigen kann, erhält er den 

Frieden, selbst wenn die äußeren Umstände aufreibend sein sollten.197 Sein folgender Satz 

verdeutlich diese Sichtweise: „Alles Suchen nach dem wahren Glück außerhalb deines 

Gottes ist vergeblich. Finde Gott, vereinige dich mit Ihm, und du wirst immer glücklich 

leben in dieser Welt und in der anderen.“198 Aus diesem Grunde soll man sich in seinem 

Leben mit Gottes Willen vereinigen und damit das Ziel, Gott so zu lieben, wie er geliebt 

werden will, erreichen.199 Ich möchte, abschließend zu den theoretischen Abhandlungen 

                                                 
193 Vgl. ebd., 27. 
194 Vgl. ebd., 22, 39. 
195 Vgl. ebd., 30. 
196 Ebd., 28. 
197 Vgl. ebd., 23-24. Zur genaueren Erläuterung: „Sicher ist es nicht so, dass die Widerwärtigkeiten, die uns 

begegnen, uns nicht zusetzen würden. Aber dies Leiden geht im niederen Teil der Seele vor sich; im höhe-

ren Teil der Seele wird trotzdem der Friede und die Heiterkeit herrschen, sobald unser Wille mit dem Willen 

Gottes vereint ist.“ (Ebd., 24) 
198 Ebd., 27. 
199 Vgl. ebd., 31. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  41 

 

   

des hl. Alfons, ein Beispiel, das er selbst schreibt, vollständig wiedergeben, da in diesem 

seine Gedankengänge zusammengefasst sind: 

„Cäsarius berichtet von einem Ordensmann, den offenbar nichts von den anderen unterschied, 

der aber doch einen solchen Grad an Heiligkeit erreicht hatte, dass der einfache Kontakt mit 

seinen Kleidern die Kranken heilte. Erstaunt über dieses Wunder bei einem Mann, dessen Le-

ben nicht beispielhafter war als das der Allgemeinheit der Mönche, bat ihn der Superior eines 

Tages selbst um den Grund für seine Wunderkraft. Der Ordensmann antwortete, dass er selbst 

als erster darüber erstaunt sei, und dass er nicht wüsste, warum. ,Aber welche besonderen 

Andachtsübungen praktizieren Sie?‘, fragte der Abt. ‚Ich mache‘, antwortete der gute Mönch, 

,nichts anderes als die anderen oder sehr wenig: Ich bin darin sehr gewissenhaft gewesen, nur 

das zu wollen, was Gott will, und der Herr hat mir diese Gnade gegeben, meinen Willen voll-

kommen ergeben zu halten in Seinem Willen. Deshalb erhebt mich die Gunst nicht und drückt 

mich die Widerwärtigkeit nicht nieder; denn ich empfange jede Sache aus der Hand Gottes, 

und in allen meinen Gebeten suche ich nichts anderes als nur dies: dass sich der Wille Gottes 

vollkommen an mir erfülle.‘ ,Und das Unrecht, das uns in den vergangenen Tagen ein feind-

seliger Mensch angetan hat, der, um uns unsere Mittel zum Lebensunterhalt zu nehmen, Feuer 

an unseren Hof legte, in dem unsere Ernten und unser Vieh waren; hattet Ihr darüber gar kein 

Mißfallen?‘ – ,Nein, mein Vater; ganz im Gegenteil, ich habe Gott dafür gedankt, wie ich es 

bei ähnlichen Unfällen zu tun pflege. Ich weiß, dass Gott nichts tut oder nichts erlaubt außer 

zu Seiner Ehre und zu unserem größeren Nutzen: dadurch bin ich, was immer auch kommen 

mag, immer zufrieden.‘ Der Abt wunderte sich nun nicht mehr über die Wundergabe des 

Mönchs.“200 

 

6.2.2. Praktischer Teil 

Der theoretische Teil wäre ohne den praktischen nur schwer begreifbar, denn erst in der 

zweiten Hälfte legt Alfons seine Theologie in die Lebenswelt des Menschen um und zeigt 

dem Leser, wie er seine Ausführungen verstanden haben will. Hier erkennt man am deut-

lichsten, was für ihn der Wille Gottes bedeutet. Alfons entwickelt aber keine konkreten 

Regeln, wie z.B. der heilige Ignatius, um zwischen dem eigenen Willen und dem Willen 

Gottes zu unterscheiden.201 Für ihn spielen die Haltungen des Menschen – seine innere 

Disposition – die entscheidende Rolle, um Gottes Willen tun zu können. Er denkt von der 

Natur des Menschen her: Was kann der Mensch von sich aus machen, um den Willen 

Gottes zu erfüllen? Dazu schreibt er, wie schon im ,Großen Mittel des Gebetes‘, dass das 

erste Ziel sein muss, „seine Seele zu retten.“202 Aus dieser Absicht heraus müsse alles 

weitere folgen. Deshalb spielt es für Alfons keine Rolle, in welchem kirchlichen Stand 

jemand ist, oder vor welcher Lebensentscheidung jemand steht. Seine Sichtweise auf den 

Willen Gottes ist universaler. Sie will dem Menschen helfen, eine Haltung aufzubauen, 

die ihn offen macht, das ewige Heil von Gott zu empfangen und vollkommen zu lieben. 

                                                 
200 Ebd., 19-20. Aufgrund fehlender biografischer Verweise habe ich in meinen Nachforschungen über die-

ses Zitat beim hl. Alfons, nach bestem Wissen und Gewissen, keine Quelle dafür ausfindig machen können. 
201 Dies wird im zweiten Teil ab Seite 62 abgehandelt. 
202 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 35. 



42                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Dazu unterteilt er seinen praktischen Teil in verschiedene Bereichen, in denen der 

Mensch seinen Willen mit Gottes Willen vereinigen soll: Naturereignisse, Krankheit, 

Trockenheit, Versuchungen, Tod, Ekstasen und Wünsche. In diesen jeweils verschiede-

nen Bereichen, die einen gläubigen Menschen betreffen, stellt er seine Sichtweise dar. 

6.2.2.1. Naturereignisse 

Alfons ordnet in diesen Bereich alles ein, worüber der Mensch in der Natur nicht direkt 

verfügen kann: „außerordentliche Hitze, sehr strenge Kälte, Regen, Mißernten und der-

gleichen.“203 Als weitere Situationen nennt er den Menschen in seiner körperlichen Natur: 

„ein schlechtes Gedächtnis, eine lahme Intelligenz, einen Mangel an Behendigkeit [sic!], 

eine gebrechliche Gesundheit“204. In all diesen Dingen, die über den Menschen ohne sei-

nen eignen Willen, ohne seine Zustimmung kommen, müsse er den Willen Gottes erken-

nen und seine freie Zustimmung dazu geben. Gott selbst ordne die Voraussetzung des 

Menschen, denn sie sei die „Fügung Gottes“.205 Dabei tue Gott dem Menschen nichts 

Schlechtes, wenn er ihm die bessere Gesundheit des Körper verwehrt, denn wer „weiß, 

ob wir mit einem glänzenderen Geist, mit einer kräftigeren Gesundheit, mit einem ange-

nehmen Äußeren uns nicht ins Verderben gestürzt hätten! […] Wievielen wurde die kör-

perliche Schönheit zum Verderben, so dass sie in zahlreiche Verbrechen fielen! […] Und 

wieviele gibt es dagegen, die dank ihrer Armut und ihrer Krankheiten und ihrer Unan-

sehnlichkeit die Heiligkeit erreicht haben und zum ewigen Heile gelangt sind!“206 Weil 

dem Menschen sein ewiges Heil am wichtigsten sein soll, müsse sich der Mensch nicht 

über Ereignisse ereifern, auf die er keinen direkten Einfluss hat.207 

6.2.2.2. Krankheit 

Im Bereich der vorübergehenden Krankheit, die keine Voraussetzung des Menschen dar-

stellt, ist es anders. Hier könne und solle der Mensch sogar handeln und z.B. die Medizin 

in Anspruch nehmen.208 Wenn die Krankheit sehr groß wäre und der Mensch sehr stark 

darunter leide, solle er nicht nur menschliche Mittel versuchen, sondern sogar Gott bitten, 

dass er ihn heile. Der heilige Alfons hat Verständnis, wenn der Mensch sich in Zeiten der 

Krankheit beschwert, aber besser wäre es, ein offenes Herz dafür zu haben, was Gott 

wolle. So sagt der Kirchenlehrer über jene Situation, in der unsere Anstrengungen keinen 

                                                 
203 Ebd., 32. 
204 Ebd., 33. 
205 Ebd., 32. 
206 Ebd., 34. 
207 Vgl. ebd., 34-35. 
208 Vgl. ebd., 35. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  43 

 

   

Fortschritt bewirken und sogar „die Heilmittel [uns] nichts nützen“,209 dass der Mensch 

sich auf Gott verlassen könne, dass diese Krankheit sein Wille sei. Darum ist es dem 

Menschen notwendig, sich folgende innere Haltung anzueignen: „[I]ch will weder gesund 

werden, noch krank bleiben: Ich will einzig und allein, was Du [Gott] willst.“210 Manche, 

so behauptet der heilige Alfons, hätten die Einstellung, Gott besser dienen zu können, 

wenn sie gesund wären und von ihrer Krankheit geheilt werden würden. Falls dem so 

wäre, wendet der heilige Alfons ein, so würde Gott bestimmt dazu die Gesundheit verlei-

hen. Wenn es aber nicht so ist, wäre es Gottes Wille, die Krankheit zu ertragen: „Die Zeit 

der Krankheit nenne ich den Prüfstein des geistlichen Lebens; denn sie deckt auf, von 

welcher Beschaffenheit die Tugend ist, die eine Seele besitzt.“211 Damit spricht der Kir-

chenlehrer vom Offenbarwerden von uns selbst. Denn dann erkenne der Mensch, ob ihm 

sein eigener Wille wichtiger sei als der Wille Gottes. Alfons verdeutlicht diese Aussage 

durch verschiedene Beispiele. Eines sei hier erwähnt: 

„Man erzählt, dass ein Kranker, der ein Verehrer des hl. Thomas von Canterbury war, sich 

zum Grabe des Heiligen begab, um seine Heilung zu erbitten, die er auch erlangte. Als er 

heimgekommen war, begann er darüber nachzudenken: ,Wenn diese Krankheit vielleicht für 

meine Seele nützlicher gewesen wäre, welchen Vorteil verschafft mir da die Gesundheit?‘ Von 

diesem Gedanken gequält, wiederholte er die Wallfahrt und bat den Heiligen, ihm von Gott zu 

erflehen, was für sein Seelenheil das Nützlichste wäre. Sofort fiel er in seine Krankheit zurück, 

und er war sehr glücklich darüber, ganz glücklich darüber, dass Er für ihn so am besten 

sorgte.“212 

 

Hier ist es sehr anschaulich, dass der Kranke selbst, nach seiner Heilung, den Gedanken 

hatte, die Krankheit könne nützlicher sein. Der zweite Teil dieser Arbeit widmet sich der 

Frage, wie man solche Gedanken unterscheiden könne, ob sie uns den Willen Gottes wei-

sen oder nicht, beschäftigen. An diesem erwähnten Beispiel kann man erkennen, dass 

Gott diesem Kranken offensichtlich die Krankheit gab, da er in seiner Freiheit das anneh-

men wollte, was Gott – und nicht er selbst – als das bessere für seine Seele erachtete. Aus 

diesem Grunde nennt der heilige Alfons ein Gebet, dem die Bedingung für das Seelenheil 

fehle, „fehlerhaft, und es würde nichts erreichen“213. Zuerst solle es dem Menschen, wie 

der Herr im Evangelium sagt, um das Reich Gottes und nicht seine eigenen Vorstellungen 

gehen, dann werde dem Menschen alles hinzugegeben, was er brauche.214  

                                                 
209 Ebd. 
210 Ebd. 
211 Ebd., 39. 
212 Ebd., 38. 
213 Ebd., 39. 
214 „Sucht aber zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit; dann wird euch alles andere dazugegeben.“  

(Mt 6,33) 



44                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

6.2.2.3. Trockenheit215 

Anders als bei der Gesundheit verhalte es sich bei der Trockenheit im Gebet. Während 

Tröstungen Gott nur selten gewährt, wäre die Trockenheit der gewöhnliche Zustand der 

Heiligen.216 Auch wenn Gott am Anfang des geistlichen Lebens intensiv seine Gegenwart 

erleben lässt und damit der Mensch große Tröstung empfängt, entziehe er ihm dann den 

empfundenen Trost, damit er seine Liebe erproben könne.217 Aus diesem Grunde müsse 

man zwar Gott dankbar sein, wenn man durch seine fühlbare Gegenwart getröstet wird, 

dürfe aber diese nicht ständig suchen – oder sogar den Zustand werten, wenn diese fehle. 

Darin sieht Alfons eine schwere Verfehlung: „Es kommt in der Tat vor, dass engstirnige 

Seelen, wenn die Trockenheit über sie kommt, sich einbilden, sie seien von Gott verlassen 

oder sie seien nicht für das geistliche Leben geschaffen … und siehe da, sie verzichten 

auf das Gebet und so verlieren sie die Frucht ihrer früheren Arbeit.“218 Alfons erklärt 

diesen Entzug von Tröstungen aus der Hl. Schrift: „[E]s gibt einen Freund als Tischge-

nossen, am Tag deiner Not bleibt er nicht.“ (Sir 6,10) Gott wolle wissen, wer seine wahren 

Freunde sind, die zur Zeit der Trockenheit bei ihm bleiben.219 Andererseits weiß der Kir-

chenlehrer darum, dass Trockenheit auch durch Lauheit und aus Strafe von Gott gegeben 

werden kann. Aber dennoch sei hier der gleiche Weg zu gehen: Anzunehmen, dass Gott 

es verfügt und sich seinem Willen ergeben, um in der Liebe zu ihm zu wachsen. Alfons 

erklärt diese Sichtweise anhand eines Beispiels: 

„Nehmen wir einmal an, es ist, wie du versicherst: Der Zustand der Trockenheit ist eine Strafe 

für Lauheit usw. Ist es denn dann nicht Gott, der dir diese Strafe schickt? Nehme sie also an: 

Erkenne, dass du sie verdient hast und beruhige dich im Willen Gottes. Protestierst du da nicht 

dagegen, dass du die Hölle verdient hast? Wie könntest du dann zugleich behaupten, dass du 

eine Tröstung von Gott verdient hast? Worüber beklagst du dich also? Lasst euch doch von 

Gott so behandeln, wie Er es versteht“220. 

 

Aus diesem Grund gäbe es keine günstigere Gelegenheit im Gebet die Vereinigung mit 

Gottes Willen zu üben als in jenen Zeiten, die uns der fühlbaren Gegenwart Gottes berau-

ben.221 Denn in dieser Zeit erlebt man, ob nur aus egoistischen Motiven heraus gebetet 

                                                 
215 Ich verwende hier bewusst das Wort ,Trockenheit‘, damit es zu keiner Verwechslung mit der Trostlo-

sigkeit des hl. Ignatius kommt (vgl. Kapitel 5.2.1.2. ab Seite 86). Trockenheit meint dabei den Zustand 

fehlender Gefühle. Es ist ein Zustand wo der Mensch keine großen Erleuchtungen, Erkenntnisse, o.ä. erhält, 

sondern ganz ,nüchtern‘ ist. 
216 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 44. 
217 Vgl. ebd., 42. 
218 Ebd., 43. 
219 Vgl. ebd., 46. 
220 Ebd., 45. 
221 Vgl. ebd., 43. Hierzu bemerkt der heilige Alfons: „Ich verlange von euch nicht, dass der Verlust der 

fühlbaren Gegenwart eures Gottes euch keine Pein verursache. […]. Aber in ihrem Schmerz muss sich die 

Seele ohne Vorbehalt in den Willen des göttlichen Herrn ergeben.“ (Ebd., 43-44) 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  45 

 

   

wird, um selber von Gott etwas zu empfangen oder ob Gott echte, selbstlose Liebe erwie-

sen wird, weil keine Belohnung dafür hier auf Erden empfangen wird.222 

6.2.2.4. Versuchungen 

Versuchungen könne der Mensch ebenso wenig aus dem Weg gehen wie der Trockenheit. 

Der Mensch müsse zwar immer geeignete Mittel ergreifen, um Versuchungen aus dem 

Weg zu gehen, aber wenn sie über den Menschen kommen, dürfe er nicht anfangen, sich 

darüber zu beklagen, sondern solle sich dankbar in den Willen Gottes ergeben.223 Es sei 

Gottes Wille, dass der Mensch in Zeiten der Versuchung in die Demut geführt werde, um 

so öfter seine Zuflucht zu Gott zu nehmen. Denn nicht „die Versuchung lässt uns die 

Gnade verlieren, sondern die Einwilligung in die Versuchung.“224 

6.2.2.5. Tod 

In Bezug auf den Tod, schreibt Alfons, dass man es Gott überlassen solle, in welchem 

Augenblick, in welcher Zeit und in welchem Umstand man sterben werde.225 Er schlägt 

daher folgendes Gebet vor: „Herrn, gewähre mir zu sterben im Zustand des Heiles; sonst 

lass mich sterben, wie es Dir gefällt.“226 Daher solle der Mensch nicht an festen Vorstel-

lungen durch seinen eigenen Willen hängenbleiben, wie er sterben wolle. Ja selbst dass 

der Mensch ohne die Sterbesakramente bleiben könne, lässt Alfons als eine Option, die 

von Gott kommt, gelten, mit der Bedingung: ,Wenn Gott es will‘.227 Da Alfons viel in 

seinem Leben mit dem Tod anderer Menschen und ihren Hinterbliebenen zu tun hatte,228 

widmet er auch dem Zeitpunkt des Todes eine eigene Sichtweise und beschreibt diese wie 

folgt: 

„O welch liebe und wünschenswerte Sache ist der gute Tod, mit der Sicherheit, die er mit sich 

bringt, dass wir nie mehr der Gnade Gottes beraubt sein können! - ,Aber ich‘, so wirst du 

sagen, ,ich habe noch nichts erreicht, noch nichts getan für meine Seele‘. - Aber, wenn Gott 

für jetzt das Ende deines Lebens festgesetzt hat, was könntest du in der Folge Gutes tun, wenn 

dein Leben verlängert würde entgegen den Absichten Gottes? Wer weiß, später hättest du ei-

nen weniger glücklichen Tod als den, den du zu dieser Stunde erhoffen könntest! Wer weiß, 

ob du nicht in deinem Willen wankend und noch in viele andere Sünden fallen und am Ende 

noch verdammt würdest? Auf jeden Fall, wenn du weiter leben würdest, dann würdest du zu-

mindest lässliche Sünden begehen!“229 

 

                                                 
222 Vgl. ebd., 42. 
223 Vgl. ebd., 48. 
224 Ebd. 
225 Vgl. ebd., 49. 
226 Ebd., 50. 
227 Vgl. ebd., 49-50. 
228 Vgl. M. LEITGÖB, Alfons von Liguori, 22. 
229 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 50-51. 



46                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

6.2.2.6. Ekstasen 

Zu den Ekstasen und Visionen äußert sich Alfons nur sehr kurz und ist sich sicher, dass 

diese von Gott nicht einmal zu wünschen, geschweige denn zu erbitten wären. „Gott gibt 

diese nach seinem freien Willen, wem Er will und wann Er will.“230 Denn die Heiligen 

haben ohne die Hilfe solcher „außerordentlichen Gnaden“231 ihre Heiligkeit erreicht. Da-

her sei es wichtiger die Vereinigung mit dem göttlichen Willen anzustreben als eine Eks-

tase oder Vision zu erhalten.232 

6.2.2.7. Wünsche 

Wenn Alfons von Wünschen spricht, hat er dabei jene Situationen vor Augen, wo Men-

schen sich nicht in den Willen Gottes fügen wollen. Als Beispiele zählt er folgende auf: 

„Manche sagen nämlich: ,Ach, wenn ich allein wäre, dann würde ich in ein Kloster eintreten; 

wenn ich dieses Haus verlassen könnte, wenn ich mich von meiner Familie entfernen könnte, 

wenn ich dieses Milieu wechseln könnte, welche Bußübungen würde ich da tun! Wie würde 

ich mich dem Gebet hingeben!‘“233 

 

Nach dem Kirchenlehrer wäre Gottes Wille bei solchen Aussagen, dass man nicht wartet, 

bis die gewünschten Bedingungen erfüllt wären, um Gott lieben zu können, sondern mit 

Hingebung den Platz annehmen sollte, wo man von Gott hingestellt wurde, bzw. wo man 

durch seine eigene Entscheidung Verantwortung übernommen hat. Dies sei in erster Linie 

Gottes Wille, alles Weitere müsse Gott nach seinem Plan fügen, wenn es wirklich sein 

Wille wäre.234 Hier sei ergänzend hinzugefügt, dass Alfons unter Wünschen keine Sehn-

sucht versteht. Während eine Sehnsucht sehr wohl eine Änderung des Lebens hervorrufen 

kann und manchmal sogar soll, ist hier von Wünschen die Rede, die das Leben verändern 

wollen, aber die nicht immer mit Gottes Willen übereinstimmen müssen. 

6.3. Zusammenfassung 

Alfons richtete sich selbst in seinem Leben nach Gottes Willen aus und sein Herz war 

voll darüber zu schreiben.235 Daher war für ihn, ausgehend von der Offenbarung, maßge-

bend, dass Gott in seinem Willen zuallererst das Heil aller Menschen will. Zu diesem Heil 

könne man aber nur gelangen, wenn man Gott nicht verachtet, sondern zu beten beginnt 

– mit ihm eine Beziehung aufbaut. Man kann sagen, dass es Gottes Wille ist, dass er 

                                                 
230 Ebd., 54. 
231 Ebd. 
232 Vgl. ebd. 
233 Ebd., 55. 
234 Vgl. ebd., 55-56. 
235 „Denn wovon das Herz überfließt, davon spricht der Mund.“ (Mt 12,34) 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  47 

 

   

verlangt, aufrichtig zu beten, wie in der Behandlung der ersten Schrift über ,Das große 

Mittel des Gebetes‘ dargelegt wurde. Das Gebet um das ewige Heil ist dabei nicht vo-

raussetzungslos, sondern bedarf der richtigen inneren Haltung des Menschen, um diese 

Gnade Gottes aufnehmen zu können. Dazu benötige es einen Prozess im Leben, der unser 

Herz bereit macht, für sich und sein Heil in notwendiger Weise zu beten. Das bedeutet, 

das Herz, den eigenen Willen, demütig zu machen, sodass man Gott mehr zuschreibt, als 

seiner eigenen Kraft. Man soll ein tiefes Vertrauen in seine Liebe und Erhörung entwi-

ckeln. Ein solches Gebet muss beharrlich an Gott gerichtet werden, um das, was es erfleht, 

im Leben sichtbar zu machen. Anhand des Lebens von Alfons wurde sichtbar, dass er 

sein Glück und seine Zufriedenheit erst fand, als er die Gerichtssäle verließ und zu Gottes 

Ruf sein ,Ja‘ gab. Da er selbst aus diesem demütigen, vertrauensvollen und beharrlichen 

Gebetsleben seine Kraft schöpfte, hörte seine Liebe zu Gott und zu den Menschen bis zu 

seinem Tod nicht auf, sondern vertiefte sich. Weil er selber immer wieder vor Lebensent-

scheidungen gestellt war, pflegte er eine intensive Gebetspraxis, wodurch er Gottes Wil-

len immer wieder fand. Dieser äußerte sich nicht selten durch Umstände, wie beispiels-

weise seine Krankheit, die ihn nach Scala führte, wo ihm seine eigene Sehnsucht, den 

Armen zu dienen und eine Gemeinschaft zu gründen, erst richtig bewusst wurde. In seiner 

Schrift über den Willen Gottes drückt er seine Sichtweise auf die Ereignisse des äußerli-

chen wie des innerlichen Lebens des Menschen aus und kommt zur Einsicht, dass unser 

Leben nicht ohne Gottes Willen, ohne seine Zustimmung ablaufen kann. Im Letzten ist 

es er selbst, der uns gute wie böse Dinge zuteil werden lässt, da er unser ewiges Heil im 

Blick hat und nicht nur unser zeitliches Wohl. Daher wäre es die Aufgabe des Menschen, 

dass er sein Herz Gott zuwendet und seinen Willen in Dingen, die er von sich aus nicht 

ändern kann, annimmt. Aus diesem Grund müsse der Mensch von der Perspektive des 

Himmels her leben, von dort, wo Gottes Wille geschieht. Der Mensch müsse darum seine 

Haltung prägen lassen, sodass er nicht wertet, ob Naturereignisse besser oder schlechter 

sind, ob Gesundheit besser wäre als Krankheit etc., sondern eine Gesinnung hat, die es 

Gott überlässt zu entscheiden, wie er es will.236 Dieser Blick auf den Willen Gottes ist 

zutiefst aus der dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf 

Erden‘ geprägt: „Vor allem liebt und wiederholt immer wieder das Gebet, das uns der 

Herr gelehrt hat: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden!‘“237 Er selbst emp-

fiehlt es, diese Bitte oft auszusprechen und sich so mit Gottes Willen zu vereinigen.238 

                                                 
236 Vgl. ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 56. 
237 Ebd., 57. 
238 Vgl. ebd., 37, 57. 



48                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Ohne diese Vereinigung mit dem Willen Gottes fehle den Werken die entsprechende Aus-

richtung. Die Liebe zu Gott wäre nicht in vollem Maße gegeben. Man kann seine ganze 

Schrift in drei Schritten zusammenfassen: Eine Situation annehmen, Gott dafür Dank sa-

gen und ihn bitten, dass darin sein Wille geschehe.239 Die Freiheit des Menschen sieht 

Alfons nicht so sehr in den äußerlichen Dingen, indem der Mensch in allem absolut frei 

(bzw. man müsste fast sagen willkürlich) entscheiden könne, sondern vor allem in der 

inneren Haltung des Menschen. In dieser kann er Gottes Willen zustimmen oder ihn ab-

lehnen. Diese innere Freiheit bestimme die Seele des Menschen. Wenn der Mensch im 

Willen Gottes lebt, bedeutet es, dass er in allem was geschieht, Gott sehen kann, der seine 

Zustimmung dazu gibt, selbst wenn Menschen gegen Gott und seine Weisung handeln. 

Auch dann werde Gott sich diese Situationen zunutze machen, um den Menschen zu lie-

ben und ihn darin zur Einsicht zu führen.  

Da der heilige Alfons seine Schrift zum Willen Gottes mit der dritten Vaterunser-Bitte 

zusammenfasst, möchte ich an dieser Stelle einen kleinen Exkurs darüber anführen. Mir 

scheint es angebracht zu sein, über den Kirchenlehrer hinaus andere Aspekte dieser Bitte 

darzustellen, um das Verständnis über den Willen Gottes zu weiten. 

7. Exkurs: Verschiedene Auslegungen zur dritten Vaterunser-Bitte 

7.1. Bei den Kirchenvätern 

Viele Kirchenväter legten das Vaterunser aus und haben nachgedacht, wie dieses zu ver-

stehen sei bzw. haben andere gelehrt, wie es tiefer verstanden werden kann.240 Robert 

Bellarmin befasste sich eingehend mit diesen Vätern und fasste ihre Lehren darüber zu-

sammen.241 In der dritten Vaterunser-Bitte erkennt er zwei Teile bezüglich der Auslegung 

der Väter. Zum einen gaben sie einen Kommentar zu den Worten ,Dein Wille geschehe‘ 

und zum anderen legten sie den Zusatz ,Wie im Himmel so auf Erden‘ extra aus.242 Die 

Auslegungen zum ,Willen‘ könne man in zwei weitere Teile unterteilen, denn es solle 

unterschieden werden „[i]n einen ,Willen des Zeichens‘ (voluntas signi) im Sinn einer 

Willenskundgabe und in einem ,Willen des Wohlgefallens‘ (voluntas beneplaciti) im Sinn 

                                                 
239 Vgl. ebd., 43. 
240 Vgl. dazu die Auflistung Robert BELLARMINS in: Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser. Über-

setzt und herausgegeben von Andreas Wollbold, Würzburg 2008, 275. 
241 Vgl. ebd., 273-304. 
242 Vgl. ebd., 287, 290. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  49 

 

   

einer Hinneigung zu etwas.“243 Ich möchte dieser Einteilung Bellarmins folgen und dem-

entsprechend diese zwei Teile erklären und einige Texte von diesen Vätern auswählen, 

um ihre Auslegungen darzustellen. 

7.1.1. ,Dein Wille geschehe‘ 

7.1.1.1. Der Wille des Zeichens 

Im ,Willen des Zeichens‘ verstehen die Väter, nach Bellarmins Erklärung, die Willens-

kundgabe Gottes an den Menschen, die sich in den Geboten Gottes zeige.244 Der hl. Gre-

gor von Nyssa erklärt, dass der Mensch am Anfang in voller ,geistiger Gesundheit‘ war 

und somit immer in Gottes Willen war, nämlich indem er ihn tat.245 Dann aber kam die 

Begierde in die Welt und der Mensch willigte ein. Aus dieser Einwilligung entstand der 

Drang zum Unerlaubten, sodass die Taten des Menschen, durch dessen falsche Entschei-

dungen, sich immer mehr von Gottes Willen entfernten. Der menschlichen Natur wurde 

die Sünde eingeschrieben und für den Menschen war es nötig, dass Gott, den Gregor als 

göttlichen Arzt beschreibt, dem Menschen die ,geistliche Gesundheit‘ wieder zurück-

gab.246 Dies Gesundheit erlange der Mensch, indem er wieder in den Willen Gottes zu-

rückkehrt und nicht dem Drang des Unerlaubten nachgibt. Dazu helfen die Worte des 

Vaterunsers, die nicht nur gebetet werden sollen, sondern ebenso eine Abwendung von 

den bösen Taten brauchen: 

„Wer nämlich ausruft: ,Dein Wille geschehe‘, betet, wie wenn seine Seele gleichsam von 

Schmerzen [des Ungehorsams Gott gegenüber] heimgesucht wäre. Der Wille Gottes aber ist 

das Heil der Menschen. Wenn wir uns nun entschließen zu Gott zu sagen: ,Dein Wille ge-

schehe auch in mir‘, so müssen wir vorher jenem Leiden widersagen, das im Gegensatz zum 

göttlichen Willen steht“.247 

 

Weiter erklärt Gregor, dass der Mensch durch die Sünde in mancherlei Leidenschaften 

gefangen ist und daraus sich ohne Gott nicht befreien könne. Darum solle er seine Zu-

flucht zu Gott nehmen und ihn um Befreiung bitten.248 Was seien aber diese bösen Taten, 

von denen sich der Mensch abwenden müsse? Diese beschreibt er als Unmäßigkeiten des 

Eigenwillens, die durch die Mäßigung geheilt werden, was im letzten die Liebe darstellt: 

„Denn die Mäßigung wird das zügellose leidenschaftliche Begehren des Herzens stillen, die 

Demut den Hochmut vernichten, die Bescheidenheit die Krankheit der Selbstüberhebung hei-

len, die Tugend der Liebe auch die längste Reihe von Lastern aus der Seele vertreiben. Vor ihr 

                                                 
243 Ebd., 287. 
244 Vgl. ebd., 287-288. 
245 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 124). 
246 Vgl. ebd., 125. 
247 Ebd. 
248 Vgl. ebd., 127. 



50                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

flieht der Haß, der Neid, der Groll, der Zorn, die verdrießliche Stimmung, die Hinterlist, die 

Heuchelei, die Erinnerung an Kränkungen, das Verlangen nach Rache, das Aufwallen des 

Herzblutes, der gehäßige Blick: überhaupt die ganze Schar der Laster wird durch die Gesin-

nung der Liebe in die Flucht geschlagen.“249 

 

Somit sieht Gregor das Gebot der Liebe als jenes, das dem Willen Gottes in voller Weise 

entspricht. Gottes Wille bestehe nicht nur in frommen Worten allein die man im Gebet 

ausspreche, sondern das Gebet wäre ein Mittel das uns dazu diene, diese Gebote von 

neuem halten zu können. Dazu bemerkt der heilige Augustinus: 

„Außerdem kann ,dein Wille geschehe‘ (Mt 6,10) so verstanden werden: Deinen Geboten soll 

gehorcht werden [. …] Denn daß der Wille Gottes geschieht, wenn man seinen Geboten ge-

horcht, bestätigt der Herr mit den Worten: ,Meine Speise ist es, daß ich den Willen dessen tue, 

der mich gesandt hat‘ (Joh 4,34) […] Die also Gottes Willen tun, in denen erfüllt er sich sicher, 

nicht weil sie so handeln, wie Gott es wollen soll, sondern weil sie das tun, was Gott will, also 

nach seinem Willen handeln.“250 

 

Der Wille Gottes, um den gebetet wird, hat auch die Dimension der Freiheit in den Taten. 

Da Gott dem Menschen die Freiheit gegeben hat, zwischen dem Guten und dem Bösen 

zu wählen, und der Mensch durch die Sünde schwach wurde, braucht der Mensch die 

Gnade, um durch das Gebet das Gute, das Gott selber ist, zu wählen und dementsprechend 

handeln zu können.251 

7.1.1.2. Der Wille des Wohlgefallens 

Der ,Wille des Wohlgefallens‘ sei im Sinne der Väter so zu verstehen, dass „Gott unbe-

dingt will, dass etwas geschieht. Das geschieht immer und keine äußere Macht kann es 

verhindern.“252 In diesem Falle müsse der Mensch nicht darum beten, dass dieser Wille 

geschehe, sondern das Gebet gebe dem Menschen die Kraft, diesen Willen anzunehmen. 

Deshalb schreibt Theodor von Mopsuestia: „Laßt uns nun die Drangsale erdulden, die 

uns treffen und den Willen Gottes über alles stellen.“253 Auch wenn der Mensch in sich 

bemerkt, dass er sich innerlich dagegen sträube, und solche Drangsale nicht will, darf er 

zwar diese inneren Bewegungen spüren, aber soll nicht dagegen murren oder sich aufleh-

nen.254 Solche Drangsale können verschiedene Dinge betreffen, wie z.B. die Verfolgung 

                                                 
249 Ebd., 126. 
250 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 21 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt. 

Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, Freiburg 2006, 117-118) [Kursivsetzung A.S.]. 
251 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 126-127). 
252 R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 288. 
253 THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie über das Gebet des Herrn, 12, in: Katechetische Homilien. Zweiter 

Teilband. Übersetzt und Eingeleitet von Peter Bruns (= FC 17/2), Freiburg [u.a.], 1995, 310. 
254 Vgl. dazu die Ausführungen und Stellen der Väter, die Bellarmin angibt (Katechismen. Glaubensbe-

kenntnis. Vater Unser, 289). 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  51 

 

   

die Jesus anspricht,255 oder Bedrängnisse die die Kirche ertragen muss,256 oder ein Tod 

eines geliebten Menschen,257 usw. Es sind Dinge, die Gott nach seinem Wohlgefallen 

ordnet und den Menschen zum Heil dienen.258 

7.1.2. ,Wie im Himmel so auf Erden‘ 

Im zweiten Teil gibt es grundlegend vier verschiedene Auslegungen, wie diese Worte des 

Vaterunsers bei den verschiedenen Vätern kommentiert werden.259 Die vierte Art stellt 

jene dar, die von allen Vätern, die sich mit dem Vaterunser beschäftigten, gleich dargelegt 

wird.260 Ich halte mich in der Darstellung dieser vier Arten hauptsächlich an den hl. Au-

gustinus, da er alle vier Weisen beschreibt. 

7.1.2.1. Geist und Fleisch 

Augustinus versteht bei diesen Worten des Vaterunsers den ,Himmel‘ als Geist und die 

,Erde‘ als Fleisch.261 Er sieht diese Sichtweise durch den hl. Paulus begründet: „Es ergibt 

sich also, dass ich mit meiner Vernunft [d.i. der Geist] dem Gesetz Gottes diene, mit dem 

Fleisch aber dem Gesetz der Sünde.“ (Röm 7,25) Unverwechselbar ordnet Augustinus 

die Seele dem geistigen Bereich zu, in dem Gottes Wille sich vollziehen soll, während 

unser Körper in den fleischlichen Bereich hineinfällt. Augustinus wertet den Körper kei-

neswegs ab, denn er sieht ihn als vor Gott wertvoll an, sodass er am Ende auferstehen und 

verwandelt werden wird.262 Für diese Zeit aber sei unser Körper noch nicht gewandelt 

und halte für uns fleischliche – also niedere und vom Bösen beeinflusste – Gewohnheiten 

bereit, die unser Inneres – also den Geist – vom Willen Gottes wegziehen würden.263 Zur 

                                                 
255 „Wenn sie mich verflogt haben, werde sie auch euch verfolgen“ (Joh 15,20), bzw. „bevor das alles 

geschieht, wird man Hand an euch legen und euch verfolgen. Man wird euch den Synagogen und den 

Gefängnissen ausliefern, vor Könige und Statthalter bringen um meines Namens willen.“ (Lk 21,12) 
256 Vgl. R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 289. 
257 Vgl. ebd. 
258 Zur Einteilung Bellarmins in den Willen des Zeichens und des Wohlgefallens sei noch hinzugefügt, dass 

Gott von sich aus uns die Freiheit schenkt zu wählen. Diese Freiheit, die uns gegeben ist, will zwar Gott, 

aber bei sündhaften Taten entstehen seinem Willen entgegengesetzte Dinge, die nur insofern gewollt sind, 

als unsere Freiheit gewollt ist. Man kann sagen, dass sie der Form (dass der Mensch Freiheit hat), nicht 

aber dem Inhalt (böses zu tun) nach von Gott gewollt werden. Solche bösen Taten entsprechen nicht seinem 

Wohlgefallen und können insofern nicht unter die Drangsale eingeordnet werden. Bekehrt sich der Mensch, 

kann Gott dennoch daraus wertvolle Dinge machen, wie bei Alfons bereits dargelegt wurde. Bei dieser 

Darstellung geht es aber um die Auslegung des Vaterunsers, d.h. worum der Mensch betet. Gebetet wird 

nicht, dass Gott unserem Wesen Freiheit ermöglicht, sondern – wie Bellarmin es zusammenfasst – entweder 

der Mensch die Gnade Gottes erhaltet um seine Gebote zu beobachten, oder sein wohlgefälliges Handeln 

anzunehmen erlange. 
259 Vgl. R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 290. 
260 Vgl. ebd.; Liste der Väter ebd., 275. 
261 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Berg-

predigt. Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, 118). 
262 Vgl. ebd. 
263 Vgl. ebd., 119. 



52                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Verdeutlichung zitiert er noch einmal den hl. Paulus: „Ich weiß nämlich, dass in mir, das 

heißt in meinem Fleisch, nichts Gutes wohnt: Das Wollen ist bei mir vorhanden, aber ich 

vermag das Gute nicht zu verwirklichen.“ (Röm 7,18) Da durch die Sünde das Leiden 

und der Tod in die menschliche Natur kam und dadurch unseren Körper beeinflusst, solle 

der Mensch sich dem Willen Gottes ergeben (das wäre der ,Wille des Wohlgefallens‘): 

„Denn auch in unserem Elend geschieht Gottes Wille, wenn wir im Fleisch erleiden, wozu 

wir durch das Gesetz der Sterblichkeit bestimmt sind, die sich unsere Natur durch die 

Sünde zugezogen hat.“264 Der heilige Gregor von Nyssa drückt das sehr anschaulich aus: 

„[A]lles Böse aber, was es außerhalb des Guten [das Gott ist], eben durch die Trennung 

von diesem überhaupt gibt, ist in die Niederung dieses Erdenlebens wie eine Art Hefe 

oder Schlamm zusammengeflossen, und dadurch wird die Menschheit verunreinigt, weil 

es durch solche Finsternis verhindert wird, das göttliche Licht der Wahrheit zu 

schauen.“265 Da aber der Mensch im tiefsten Inneren am Willen Gottes noch immer 

Freude verspüren kann, auch wenn das der Körper aufgrund der Sünde nicht immer nach-

empfindet,266 solle der Mensch im Gebet bei diesen Worten verstehen, dass genau hier 

Gottes Gnade den Menschen beginne zu verwandeln: Deshalb „soll auch nach der Ver-

wandlung unseres Leibes nichts in uns infolge irdischen Kummers oder Genusses diesem 

unserem Gefallen [nach dem Willen Gottes] im Wege stehen.“267 

7.1.2.2. Gerechte und Sünder 

Als weitere Auslegung erwähnt der Kirchenvater, dass ,Himmel‘ als Gerechte verstanden 

werden könne, während ,Erde‘ für die Sünder stehen könne. Somit seien in diesem Gebet 

zwei verschiedene Sichtweisen enthalten. Zum einen sei es ein Fürbittgebet für die 

Feinde, denn wie „die Gerechten so mögen auch die Sünder deinen Willen tun, indem sie 

sich bekehren“,268 und zum anderen, dass die Belohnung beim Endgericht geschehe, wie 

es jeder verdient: Während die Gerechten das ewige Leben erlangen, das sie durch ihre 

Entscheidungen erworben haben, erlangen die Sünder die ewige Strafe, die sie selbst ge-

wählt haben.269 

                                                 
264 Ebd., 119. 
265 GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 128). 
266 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Berg-

predigt. Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, 119). 
267 Ebd. 
268 Ebd., 118. 
269 Vgl. ebd. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  53 

 

   

7.1.2.3. Christus und die Kirche 

Am Ende seiner Auslegung zur dritten Vaterunser-Bitte erwähnt Augustinus diesen Ver-

gleich: Dass für den ,Himmel‘ Christus stehe und die ,Erde‘ für die Kirche. So wie in 

Christus der Wille des Vaters geschehe, solle auch in der Kirche der Wille Gottes gesche-

hen. Da die Kirche Christus als Braut ,anvermählt‘ ist,270 vergleicht er diese Sichtweise 

mit dem Bild von Mann und Frau, „denn die Erde bringt, vom Himmel befruchtet, reiche 

Frucht hervor.“271 So soll also die Kirche von Christus – dem Himmel – befruchtet wer-

den, um durch ihn, der den Willen des Vaters erfüllte, ebenfalls den Willen Gottes erfül-

len zu können.272  

7.1.2.4. Das himmlische Jerusalem und die streitende Kirche 

Diese vierte Auslegungsart bei den Vätern bezeichnet Bellarmin als die „übliche und ganz 

wörtliche“273 der dritten Bitte des Vaterunsers und, wie schon erwähnt, sie haben alle 

Väter gemeinsam. Als ,Himmel‘ werde die Kirche, mit ihren Engel und Heiligen, gese-

hen, die schon vollendet sind, während als ,Erde‘ die Kirche in diesem zeitlichen Leben 

gemeint sei, die noch ringt und zu den ewigen Wohnungen pilgert.274 Die Väter reden 

hier davon, dass im Himmel durch die Engel Gottes Wille geschieht, indem sie immer 

mit ihm sind und dieser Wille genauso auf der Erde geschehen soll, dass alle Menschen 

Gott anhangen: 

„Wie dein Wille in den Engeln im Himmel ist, so daß sie dir vollkommen anhangen, dich 

genießen und kein Irrtum ihre Weisheit verdunkelt, keine Not ihre Glückseligkeit trübt, so 

geschieht er auch in deinen Heiligen, die auf Erden sind und in Hinblick auf ihren Leib aus 

Erde gemacht wurden, und dennoch von der Erde in die himmlische Wohnung und Verwand-

lung aufgenommen werden sollen.“275 

 

Was Augustinus damit meint, drückt Theodor noch konkreter aus, indem er sagt, man 

müsse sich jenen Lebenswandel hier auf Erden angewöhnen, den man nach dem Tod 

weiterführen wolle.276 Dazu wolle uns das Vaterunser führen, dass diese Gnade von Gott 

                                                 
270 „Ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen; sie war 

bereit wie eine Braut, die sich für ihren Mann geschmückt hat.“ (Off 21,2) 
271 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt. 

Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, 119). 
272 Vgl. ebd. 
273 R. BELLARMIN, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser, 290. 
274 Vgl. ebd. Und AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, 

Die Bergpredigt. Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, 117). 
275 AURELIUS AUGUSTINUS, De sermone Domini in monte II, 23 (AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt. 

Ausgewählt und übertragen von Susanne Greiner, 117). 
276 Vgl. THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie über das Gebet des Herrn, 12 (= FC 17/2, 309). 



54                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

erlangt wird, ein Leben so zu führen wie die Engel, die nur Gottes Willen tun. Der heilige 

Gregor formuliert, dass der Himmel 

„rein von jeglicher Unvollkommenheit, in seinem makellosen Zustand durch die Erfüllung des 

Willens Gottes erhalten [wird] – denn wo nichts Böses ist, muß mit Notwendigkeit Gutes sein 

– unser Leben auf Erden dagegen ist dadurch, daß es aus der engen Verbindung mit dem sitt-

lichen Guten austrat, auch aus dem Willen Gottes ausgetreten. Deshalb werden wir durch das 

Gebetswort aufgemuntert, unser Leben so von allem Bösen zu reinigen, daß nach dem Vorbild 

des Lebens im Himmel auch in uns der göttliche Wille restlos zur Geltung und Herrschaft 

komme.“277 

 

7.2. Im 13. Jahrhundert 

Nach der Auslegung der Väter, sollen hier zwei weitere Heilige mit ihrer Auslegung zu 

Wort kommen. Der heilige Thomas hat durch sein Wissen und seine hervorragende the-

ologische Ausdrucksweise die Auslegungen der Väter auf den Punkt gebracht. Der heilige 

Franziskus lebte so aus dem Vaterunser, dass es für ihn die Richtschnur des Betens über-

haupt wurde. Er atmete sozusagen dieses Gebet. Aus seiner Auslegung wird uns eine ganz 

andere Seite dieser Bitte deutlich, denn sie ist in diesem Exkurs die einzige, die in der 

direkten Rede zu Gott steht. 

7.2.1. Der heilige Thomas von Aquin 

Der heilige Thomas meint, dass Gott durch die Worte ,Dein Wille geschehe, wie im Him-

mel so auf Erden‘ dreierlei wirken wolle: Die Erlangung des ewigen Lebens, die Einhal-

tung der Gebote und die Zurückversetzung des Menschen in den ursprünglichen Zustand. 

7.2.1.1. Die Erlangung des ewigen Lebens 

Thomas wirft den Gedanken auf, ob denn der Mensch für ,nichts‘ erschaffen wurde. Dies 

verneint er, denn Gott „hat also die Menschen für etwas erschaffen, aber nicht für die 

sinnlichen Vergnügen – denn solche haben auch die Tiere – sondern für das ewige Le-

ben.“278 Das ewige Leben ist für Thomas dort, wo Gott genossen wird und immer nur sein 

Wille geschieht. Der Mensch hat von Gott die Freiheit bekommen sich auf Erden zu ent-

scheiden, ob er Gottes Willen folgen will oder nicht. Ob er darum im Gebet darum bittet, 

dass der Wille Gottes schon jetzt im Menschen geschehe, sei eine Absicht der Vaterunser-

Bitte.279 

                                                 
277 GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 129). 
278 THOMAS VON AQUIN, Katechismus des hl. Thomas von Aquin oder Erklärung des apostolischen Glau-

bensbekenntnisses, des Vater unser, Ave Maria und der zehn Gebote Gottes. Übersetzt und mit Anmerkun-

gen versehen von A. Portmann, Kirchen/Sieg 1971, 124. 
279 Vgl. ebd., 125. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  55 

 

   

7.2.2.2. Einhaltung der Gebote 

Wenn der Mensch wolle, dass Gottes Wille an ihm geschehe, „so will er nicht bloss das 

Gewünschte, sondern auch die Mittel, wodurch er das Gewünschte erlangt“280. Diese Mit-

tel seien die Gebote, die der Mensch zu halten verpflichtet ist, so er das ewige Leben 

erlangen möchte. Um diese überhaupt halten zu können, seien jedoch zwei Dinge not-

wendig: „die Gnade Gottes und der freie Wille des Menschen. Obgleich nämlich Gott den 

Menschen ohne den Menschen erschaffen hat, so rechtfertigt er ihn doch nicht ohne 

ihn.“281 Aus diesem Grund müsse zu seiner freien Entscheidung das Gebet hinzutreten, 

das die entsprechenden Gnaden dem Menschen zuteilt und das Heil annimmt, das Gott 

geben möchte. Jesus lehrt durch das Vaterunser nicht, dass Gottes Willen nur vom Men-

schen selber aus – sozusagen ohne Gott – ,getan‘ werden kann, sondern dass er durch 

Gottes Gnade an uns ,geschehe‘ und das Gebet die notwendige Mitwirkung darstelle: 

„Und darum sagt Christus nicht: ,lasst uns tun‘, damit es nicht den Anschein gewinne, als ob 

die Gnade Gottes nichts wirke; ebensowenig spricht er ,tue‘, damit es nicht scheine, als ob 

unser Wollen und Bemühen nichts tue; sondern er spricht: ,es geschehe‘, nämlich durch die 

Gnade Gottes und unsere eigene Mitwirkung.“282 

 

7.2.2.3. Die Zurückversetzung in den ursprünglichen Zustand 

In diesem dritten Punkt wiederholt Thomas alles was die Väter bezüglich ,Geist‘ und 

,Fleisch‘ sagten. Es sei nämlich der ursprüngliche Zustand des Menschen, „dass Geist 

und Seele von dem Widerstreben des Fleisches und der Sinnlichkeit nichts verspürten.“283 

Erst die Sünde trennte beide Teile im Streben und deshalb herrsche im Menschen der 

Kampf zwischen dem, wonach sich der Geist des Menschen sehnt und dem, wonach das 

Fleisch trachtet. „Darum ist es der Wille Gottes, dass der Mensch in den ursprünglichen 

Zustand zurückversetzt werde, d.h., dass im Fleische nichts sei, was dem Geiste hinder-

lich wäre. ,Das ist der Wille Gottes, eure Heiligung.‘“284 Dieser Zustand werde aber erst 

bei der Auferstehung erlangt, sodass diese Bitte erst am Ende zur vollen Erfüllung ge-

langt. Bis dahin bleibt uns Menschen, dass wir Gottes Willen im geistigen Teil erfüllen, 

sodass auch, wenn der Körper aufbegehrt, doch die Seele getröstet ist.285 

                                                 
280 Ebd. 
281 Ebd., 126. 
282 Ebd., 126-127. 
283 Ebd., 127. 
284 Ebd. 
285 Vgl. ebd., 127-128. 



56                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

7.2.2. Der heilige Franziskus 

Der heilige Franziskus war ganz von der Liebe Gottes geprägt, weshalb er im tiefsten 

Innersten seines Herzens die dritte Vaterunser-Bitte in der Erfüllung der Liebe sah. Beim 

hl. Gregor wurde deutlich, dass er die Liebe als das Gebot bezeichnete, das Gott über 

allem von uns wolle. Auch Franziskus spricht genau davon, dass der Mensch in seinen 

verschiedenen Teilen zu dieser Liebe von Gott aufgefordert werde. Seine Auslegung ist 

als ein Gebet geschrieben, das in diesen Worten des Vaterunsers einfach weitergespro-

chen ist: 

„Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden: damit wir dich lieben aus ganzem Herzen, 

indem wir immer an dich denken; aus ganzer Seele, indem wir immer nach dir verlangen; aus 

ganzem Gemüte, indem wir all unser Streben zu dir hinlenken und deine Ehre in allem suchen; 

und aus allen unseren Kräften, indem wir alle unsere Kräfte und Empfindungen der Seele und 

des Leibes zum Gehorsam gegen deine Liebe und für nichts anderes aufbieten.“286 

 

Das ,Herz‘ versteht Franziskus als den Ort, wo der Mensch erwägt, überlegt, nachdenkt. 

Von dort aus trifft der Mensch Entscheidungen, dort soll Gott an der ersten Stelle sein. 

Den Willen sieht er in der Seele, nämlich dort wo unser Verlangen hingeht, dorthin richtet 

sich der Mensch auch aus. Dies soll ebenfalls Gott allein sein. Des Weiteren soll im ,Ge-

müt‘, womit der Geist des Menschen gemeint ist, das Streben nach Gott und nicht nach 

dem Irdischen, das Suchen nach Gottes Ehre und nicht der Ehre von Menschen sein. ,Alle 

Kräfte‘ in uns sollen, nach Gottes Willen, dem Gehorsam gegenüber seiner Liebe aufge-

bracht werden. Selbst im Leibe, wenn er nicht gleich wie unsere Seele empfindet, soll der 

Gehorsam gegenüber Gottes Willen stärker sein. Z.B. lehrt uns der Herr im Evangelium 

nicht, auf unseren Leib so Rücksicht zu nehmen, dass wir gegenüber Gottes Willen – für 

Jesus Zeugnis abzulegen – ungehorsam sind. Sondern wir sollen unsere Seele als wert-

voller erachten, da sich darin Gottes Wille erfüllen kann: „Fürchtet euch nicht vor denen, 

die den Leib töten, die Seele aber nicht töten können, sondern fürchtet euch eher vor dem, 

der Seele und Leib in der Hölle verderben kann!“ (Mt 10,28) Wie schon beim hl. Thomas 

dargelegt wurde ist es der Wille Gottes, dass der Mensch mit seinen Kräften mitanpacken 

muss, damit er aus dieser Liebe Gottes heraus schöpfen kann und entsprechend dieser 

handelt.  

Franziskus bleibt aber nicht bei der Gottesliebe stehen, sondern er verbindet sie, wie es 

                                                 
286 FRANZISKUS VON ASSISI, Meditation zum Vaterunser, in: D. BERG / L. LEHMANN, Franziskus-Quellen, 

31-32. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  57 

 

   

schon das Evangelium bezeugt, mit der Nächstenliebe, denn aus diesen beiden bestehe 

das Gesetz und die Gebote, die Gott von uns verlangt:287 

„Und damit wir unseren Nächsten wie uns selbst lieben, indem wir alle nach Kräften zu deiner 

Liebe hinziehen, uns über das Gute der anderen wie über das unsrige freuen und in Widerwär-

tigkeiten Mitleid mit ihnen haben und niemanden irgendwie beleidigen.“288 

 

Die Nächstenliebe fließt bei Franziskus ganz aus der Gottesliebe, sie ist ebenso Gottes 

Wille. Als Erstes erwähnt Franziskus, dass mit allen Kräften der Nächste zur Liebe, die 

Gott für ihn hat, hingezogen werden soll. Damit erhebt er das Zeugnis der Liebe Gottes 

zu jedem Menschen zur obersten Priorität der Nächstenliebe. Des Weiteren soll der 

Mensch sich über alles Gute (im Nächsten) freuen, da das Gute nur von Gott selbst 

komme.289 So sieht Franziskus im Guten des Nächsten das Wirken Gottes und darüber 

sich zu freuen bedeutet sich über Gottes Werk zu freuen. Daher wäre jeglicher Neid, 

Missgunst, etc. unangebracht und somit gegen Gottes Willen. Im Leiden des Nächsten 

wäre die Weisung Gottes das Mit-leiden. Auch hier sieht Franziskus wieder Gott im 

Nächsten, da er selber wusste, wie wohlgefällig es Gott ist, mit den Leidenden zu sein, 

weil Christus selbst ein Leidender wurde.290 Als Letztes schreibt er, sei es Gottes Wille 

in der Nächstenliebe niemanden zu beleidigen, damit andere durch das Verhalten der Be-

tenden im Leben nicht daran gehindert werden, die Liebe Gottes zu finden. Christus solle 

durch unser Tun den anderen aufscheinen.291 

7.3. Zeitgenössische Auslegungen 

Zwei Beispiele der Auslegung aus der heutigen Zeit sollen einen weiteren Horizont er-

öffnen. Auch wenn sich die beiden nächsten Theologen, Lohfink und Ratzinger, in ihren 

verschiedenen Teilen die Kirchenväter zu Hilfe nehmen, bringen sie doch noch ein ande-

res Verständnis in diese Bitte hinein. Besonders Lohfink hat mit seiner vertieften Sicht-

weise auf den ,Willen des Wohlgefallens‘, die Erwähnung seiner Auslegung verdient. 

                                                 
287 „[Jesus] antwortete ihm: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele 

und mit deinem ganzen Denken. Das ist das wichtigste und erste Gebot. Ebenso wichtig ist das zweite: Du 

sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. An diesen beiden Geboten hängt das ganze Gesetz und die 

Propheten.“ (Mt 22,37-40) 
288 FRANZISKUS VON ASSISI, Meditation zum Vaterunser, in: D. BERG / L. LEHMANN, Franziskus-Quellen, 

32. 
289 „Niemand ist gut außer der eine Gott.“ (Mk 10,18) 
290 Vgl. z.B.: Bonaventura von Bagnoregio, Legenda Maior, Kapitel 2,5, in: D. BERG / L. LEHMANN, Fran-

ziskus-Quellen, 696. 
291 „Niemandem geben wir auch nur den geringsten Anstoß, damit unser Dienst nicht verhöhnt werden 

kann.“ (2 Kor 6,3) 



58                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

7.3.1. Gerhard Lohfink 

Ganz anders als die bisherigen Ausleger geht Lohfink an die dritte Vaterunser-Bitte 

heran. Er erwähnt die verschiedenen Auslegungen, auch der Väter, in denen vom Willen 

Gottes als ,Wille des Zeichens‘292 gesprochen wird, gibt sich aber damit nicht zufrieden. 

Für ihn passt diese Art der Auslegung nicht zu den ersten drei Vaterunser-Bitten, da dort 

jeweils die Rede davon ist, dass Gott der Handelnde ist.293 Aus diesem Grund fragt er 

sich, „ob der Wille Gottes wirklich nur der gebietende Wille [d.i. der Wille des Zeichens] 

Gottes, also der ,Befehl‘, das ,Gebot‘, das Gesetz‘ sein kann“,294 weil dort der Mensch 

der Handelnde gegenüber Gott ist. Lohfink wertet damit die Auslegung des ,Willens des 

Zeichens‘ nicht ab, fragt aber nach dem, was im Letzten dieser ,Wille des Wohlgefallens‘ 

wäre. Dazu zitiert er die Stelle aus dem Johannesevangelium:295 „Meine Speise ist es, den 

Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein Werk zu vollenden.“ (Joh 4,34) 

Lohfink fragt sich, was dieses ,Werk‘ meint, das vollendet werden soll. Er findet es im 

Heilsplan Gottes. Dieser sei es, dass Jesus für die Schuld der Welt sterben musste.296 Die 

Hingabe Jesu am Kreuz, sei mehr als bloße Erfüllung von Geboten aus der Tora (und 

daher gebietend), oder ein schlechter Zufall der Geschichte, es sei der Wille Gottes, dass 

aus der Schuld des Menschen Gott selber die Erlösung schafft. Diesen Willen und dieses 

Werk sieht er begründet in den Worten des Epheserbriefes: 

„Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus: Er hat uns mit allem Segen 

seines Geistes gesegnet durch unsere Gemeinschaft mit Christus im Himmel.   

Denn in ihm hat er uns erwählt vor der Grundlegung der Welt, damit wir heilig und untadelig 

seien vor ihm. Er hat uns aus Liebe im Voraus dazu bestimmt, seine Söhne zu werden durch 

Jesus Christus, nach dem Wohlgefallen seines Willens , zum Lob seiner herrlichen 

Gnade.  

Er hat sie uns geschenkt in seinem geliebten Sohn. Durch dessen Blut haben wir die Erlösung, 

den Erlass der Übertretungen nach dem Reichtum seiner Gnade. Sie hat er überströmend über 

uns ausgegossen mit aller Weisheit und Einsicht, da er uns das Geheimnis seines Willens  

kundgetan hat gemäß seinem Wohlgefallen: Er hat von Anfang an in ihm beschlossen, die 

Fülle der Zeiten heraufzuführen und das All in Christus unter ein Haupt zu vereinen, alles was 

im Himmel und auf Erden ist. Durch ihn sind wir auch als Erben vorherbestimmt und einge-

setzt nach dem Plan dessen, der alles verwirklicht gemäß dem Entscheid seines Wil-

lens .“297 

 

Hier liege nach Lohfink das Herzstück in der Auslegung der Bitte, Dein Wille geschehe, 

wie im Himmel so auf Erden.‘ Denn im Himmel war von Ewigkeit her Heilsplan Gottes 

                                                 
292 Gerhard LOHFINK spricht hier vom „gebietenden Willen Gottes“ im dem Sinne, die Gebote (daher ge-

bieten) zu halten, in: Das Vaterunser neu ausgelegt, Stuttgart 2012, 74. 
293 Vgl. ebd., 76. 
294 Ebd., 77 [Kursivsetzung ,nur‘ A.S.]. 
295 Vgl. ebd., 78. 
296 Vgl. ebd., 79. 
297 Eph 1,3-11 [Übersetzung G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 80.] 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  59 

 

   

(dass Jesus sein Blut zur Vergebung der Sünden vergießt) vorgegeben: „Und dieser im 

Himmel vorgegebene und somit präexistente Heilsplan wird von Gott jetzt auf Erden 

durch Christus verwirklicht.“298 Dieser Heilsplan bestehe darin, dass alle Menschen zu 

Christus finden, weil nur in ihm das ewige Heil bei Gott zu finden ist. Denn „Christus 

selbst und die durch ihn gesammelte Kirche ist die konkrete Gestalt dieses Plans.“299 Ge-

rade durch die Kirche will Gott allen das Heil geben, weshalb es daher sein Wille ist, dass 

alle zu dieser finden. Diesem Willen kann nichts entgegenstehen, da Gott es von Ewigkeit 

her beschlossen hat. Doch warum soll dann der Mensch überhaupt darum beten, wenn 

Gott es sowieso tut? Dies erklärt Lohfink mit den Worten ,es geschehe‘: „Gott wird als 

Verwirklicher seines Planes nicht genannt, damit der Mensch als Mitverwirklicher einge-

schlossen ist.“300 Somit ist es dem Menschen notwendig zu bitten, da er für sein persön-

liches Leben diesen Plan verfehlen kann, indem er nicht sein Heil findet, da er Jesus nicht 

annimmt, wenn auch im Geschichtsverlauf nichts diesen Plan Gottes am Ende wird ver-

hindern können.301 Abschließend bemerkt Lohfink, welch große Bedeutung diese Bitte 

habe: 

„Sie fleht wie die beiden ersten Bitten darum, dass Gott jetzt eingreift. Dass er Herr wird, und 

wir ihn Herr sein lassen. Dass er sein Volk neu sammelt und heiligt, damit über sein Volk die 

Erde ins Heil kommt. Das ist der Plan, das ist der Wille Gottes, und wer das Vaterunser betet, 

tritt in diesen Willen ein. So etwas verändert das Leben – oder das Beten der 3. Vaterunserbitte 

war leeres Gerede.“302 

 

7.3.2. Josef Ratzinger 

Der ehemalige Papst Benedikt XVI. – Josef Ratzinger – hat in seinem Buch über Jesus 

von Nazareth das Vaterunser ausgelegt, und selbst wenn es kein Lehrschreiben, sondern 

seine theologische Meinung dazu ist, verdient es doch Beachtung, wenn ein Papst dieses 

Gebet erklärt. Er beginnt seine Auslegung damit, dass Gott mit uns und für uns einen Plan 

hat und dieser sei es, eins zu sein mit seinem Willen. Denn der Himmel sei dort, „[w]o 

Gottes Wille geschieht“303. In diesem Sinne sei die ,Erde‘ der Gegenpol, als ein Ort, der 

„sich dem Willen Gottes entzieht.“304 Wenn Ratzinger sich dann fragt, was dieser Wille 

                                                 
298 G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 81. 
299 Ebd. 
300 Ebd., 82. 
301 Vgl. ebd., 83. 
302 Ebd., 86. 
303 RATZINGER, Joseph (Benedikt XVI.), Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im Jordan bis zur 

Verklärung, Freiburg im Breisgau 22007, 182. 
304 Ebd. 



60                                                               Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons 

Gottes konkret bedeute, geht er, wie schon die Kirchenväter, an den Anfang des Men-

schen zurück, dort wo der Mensch mit Gott verbunden war. Doch wenn er nach der Sünde 

des Menschen erwähnt, dass der Mensch dennoch ein Empfinden für Gottes Willen habe, 

schreibt er, „dass es ein tief in uns verankertes Mit-Wissen mit Gott gibt, das wir Gewis-

sen nennen.“305 Dieses sei aber im Laufe der Geschichte verschüttet worden, sodass sich 

Gott eines „geschichtlichen ,Nachhilfeunterrichts‘“ bediente, um dieses Gewissen der 

Menschen neu zu bilden. Die Zehn Gebote durch die Offenbarung Gottes erinnerten den 

Menschen an seinen Willen. Diese ,Nachhilfestunde‘ führte Jesus in der Bergpredigt fort, 

sodass der Mensch tiefer über Gottes Willen Bescheid wisse. Diese Gebote die Jesus in 

der Bergpredigt gab, seien nichts „von außen her Aufgebürdetes. Es ist – soweit wir des-

sen fähig sind – Wesensoffenbarung Gottes selbst und damit Auslegung der Wahrheit 

unseres Seins: Die Notensprache unserer Existenz wird uns entschlüsselt, sodass wir sie 

lesen und in [sic!] Leben umsetzen können.“306 Aus diesem Grunde ist der Wille Gottes 

nichts Befremdliches für uns, sondern befreit uns von der „Selbstzerstörung durch die 

Lüge.“307 Dies habe uns Jesus vorgelebt. In ihm sei der Wille Gottes vollkommen ver-

wirklicht, selbst dann, wenn er am Ölberg um diesen Willen des Vaters ringen musste. 

Sein Hinhören auf Gottes Willen stelle das dar, was wir in dieser dritten Vaterunser-Bitte 

erbeten: 

„Und von da aus verstehen wir nun, dass Jesus selbst im tiefsten und eigentlichsten Sinn ,der 

Himmel‘ ist – er, in dem und durch den Gottes Wille ganz geschieht. Auf ihn hinschauend 

lernen wir, dass wir nie aus Eigenem ganz ,gerecht‘ sein können: Das Schwergewicht unseres 

eigenen Willens zieht uns immer wieder weg von Gottes Willen, lässt uns bloße ,Erde‘ werden. 

Aber Er nimmt uns an, zieht uns zu sich hinauf, in sich hinein, und in der Gemeinschaft mit 

ihm erlernen wir auch den Willen Gottes. So beten wir in dieser dritten Vaterunser-Bitte zu-

letzt darum, dass wir ihm näher werden und so Gottes Wille die Schwerkraft unserer Eigen-

sucht überwindet, uns der Höhe fähig macht, zu der wir berufen sind.“308 

 

7.4. Der Katechismus als Zusammenfassung 

Wenn Lohfink davon spricht, dass sich der Heilsplan Gottes in der Kirche verwirklicht, 

will ich abschließend, als eine Art kompakte Zusammenfassung, die Lehre der Kirche 

über die Auslegung dieser Vaterunser-Bitte wiedergeben. Als Erstes (vgl. KKK 2822) 

wird dort bemerkt, was der Wille Gottes überhaupt ist, nämlich, „dass alle Menschen 

gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.“ (1 Tim 2,4) Deshalb warte 

                                                 
305 Ebd. 
306 Ebd., 183. 
307 Ebd. 
308 Ebd., 184. 



Gebet und der Wille Gottes beim hl. Alfons  61 

 

   

Gott geduldig, bis sich alle bekehren, weil er nicht will, dass jemand das Heil nicht er-

lange und verloren gehe.309 Zur Erlangung dieses ewigen Heils sei es das Gebot der Liebe, 

das man halten soll.310  

Als zweite Auffassung dieser Bitte stehen Zitate aus dem Epheserbrief,311 in der Weise, 

wie es schon in der Auslegung von Lohfink ersichtlich wurde. Der Heilsplan Gottes ist, 

alles in Christus zu vereinen. „So beten wir inständig, daß dieser gnädige Ratschluß sich 

verwirkliche auf der Erde, so wie er es im Himmel schon ist.“ (KKK 2823)  

Als weiteren Sichtweise erklärt der Katechismus, dass nur in Jesus der Wille Gottes voll-

kommen erfüllt sei. „Nur Jesus kann von sich sagen, daß er ,immer das tue, was (dem 

Vater) gefällt‘ (Joh 8,29)312“ (KKK 2824). Deshalb habe sich Jesus, aus dem Willen Got-

tes heraus, für unsere Sünden als Sühneopfer hingegeben. (Vgl. ebd.)  

Aus dieser Hingabe Jesu, der leiden musste, sollen wir unsere Leiden mit den seinen ver-

binden, um so „seinen Willen, den Ratschluß des Heiles für das Leben der Welt [zu] 

erfüllen.“ (KKK 2825) Dazu sei es notwendig, sich mit Jesus zu vereinen, um diesem 

Wille Gottes folgen zu können. (Vgl. ebd.)  

Dann wird erklärt, dass wir nicht durch unser Beten allein ins Himmelreich gelangen, 

sondern dass wir Gottes Willen auch tun müssen, dazu sei uns das Gebet eine Hilfe: 

„Durch das Gebet können wir ,erkennen … was der Wille Gottes ist‘, und ,Ausdauer‘ 

erhalten, um ihn zu ,erfüllen‘.“ (KKK 2826)  

Am Ende stehe die Gemeinschaft der Heiligen. Mit der Muttergottes und allen Heiligen, 

die Gottes Willen taten, hat das „Gebet der Kirche im Namen ihres Herrn [große Macht], 

vor allem in der Eucharistie.“ (KKK 2827) Die Erhörung der Bitten hänge von der Be-

reitschaft ab, Gott wohlgefällig zu leben und seinen Willen zu tun.313  

                                                 
309 „Der Herr der Verheißung zögert nicht, wie einige meinen, die von Verzögerung reden, sondern er ist 

geduldig mit euch, weil er nicht will, dass jemand zugrunde geht, sondern dass alle zur Umkehr gelangen.“ 

(2 Petr 3,9) 
310 „Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander 

lieben.“ (Joh 13,34) 
311 „[Gott] hat uns das Geheimnis seines Willens kundgetan, wie er es gnädig im Voraus bestimmt hat in 

ihm. Er hat beschlossen die Fülle der Zeiten heraufzuführen, das All in Christus als dem Haupt zusammen-

zufassen, was im Himmel und auf Erden ist, in ihm. In ihm sind wir auch als Erben vorherbestimmt nach 

dem Plan dessen, der alles so bewirkt, wie er es in seinem Willen beschließt“. (Eph 1,9-11) 
312 „Und er, der mich gesandt hat, ist bei mir; er hat mich nicht alleingelassen, weil ich immer das tue, was 

ihm gefällt.“ 
313 „Wir wissen, dass Gott Sünder nicht erhört; wer aber Gott fürchtet und seinen Willen tut, den erhört er.“ 

(Joh 9,31) 



62                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

II. Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

1. Allgemeines zu den Exerzitien des hl. Ignatius 

Nachdem deutlich wurde, dass der hl. Alfons in seinem Leben vor mehreren Lebensent-

scheidungen stand, gilt es nun genauer auf die Entscheidungsfindung einzugehen. Einmal 

musste Alfons, aufgrund seiner Untauglichkeit für die Marine, die Juristenlaufbahn ein-

schlagen. Aus seinen Lehren geht hervor, dass Gott ihm diesen Weg als seinen Willen 

dargelegt hatte, da er selbst keine äußere Freiheit hatte, einen anderen Weg zu wählen. 

Auf diesem Lebensweg wurde er jedoch durch das äußerliche Ereignis des Gerichtspro-

zesses zum Umdenken bewogen. Er änderte in dieser neu gewonnenen Freiheit – nicht 

zuletzt durch das Gebet und seine Lebensentscheidung – seinen Lebensweg auf das Pries-

tertum hin. Als Priester erkrankte er und musste nach Scala. Dort sah er die Landbevöl-

kerung in ihrer materiellen und geistigen Armut, wodurch ihm seine Sehnsucht bewusst 

wurde für diese da zu sein. So stand er vor der neuen Entscheidungssituation, ob er eine 

Priestergemeinschaft gründen solle. Der Wille Gottes war ihm in solchen Situationen, in 

denen er nun auch äußerlich die Wahl hatte, das Wichtigere und so ging er den Weg der 

Entscheidungsfindung mit seinem geistlichen Begleiter bis zur Einsicht, in welcher Wahl 

dieser Wille lag. Im Leben von Alfons erkennen wir, dass es bei ihm nicht nur das Gebet, 

sondern auch einen Weg der Unterscheidung brauchte, nicht zuletzt mit seinem ihn füh-

renden Begleiter.   

Ein anderer Heiliger, der ebenfalls intensiv nach dem Willen Gottes suchte, war Ignatius 

von Loyola. Auch er stand in seinem Leben vor Entscheidungen und entwickelte – anders 

als Alfons – ganz konkrete Übungen, um den Willen Gottes zu finden.314 Diese Übungen 

nannte er ,Exerzitien‘ – geistliche Übungen. Sie haben große Verbreitung gefunden und 

werden heute unter dem Namen ,Ignatianische Einzelexerzitien‘ in verschiedenen Bil-

dungshäusern angeboten.315 Diese Exerzitien sind bei Ignatius nicht auf dem Schreibtisch 

oder durch intensives Nachdenken entstanden, sondern entspringen seiner eigenen geist-

lichen Erfahrung und den Erfahrungen derer, die er auf ihrem Lebensweg mit Gott be-

gleitete.316 Daher kann der Text im strengen Sinne erst verstanden werden, wenn man 

                                                 
314 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen. Die Spiritualität des Ignatius von Loyola. Ein 

Schlüssel zu den Exerzitien. Herausgegeben von Gerald O’Collins, Daniel Kendall und Jeffrey LaBelle, 

Jeffrey. Aus dem Englischen von Ulrike Strerath-Bolz, Freiburg im Breisgau 2013, 11-12. 
315 Vgl. z.B. die Angebote der Jesuiten in Österreich an verschiedenen Orten. Abrufbar unter der offiziellen 

Homepage: http://www.jesuiten.at/spirituelle-angebote/exerzitien/ [zuletzt abgerufen am 10.7.2017]. 
316 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 5. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 63 

 

   

diese Übungen selbst vollzieht. De Mello vergleicht die Exerzitien des Ignatius mit einem 

Kochbuch: Wie das Lesen des Kochbuchs sehr trocken sei, so seien genauso die Exerzi-

tien beim Lesen eher wie eine Anleitung, die nicht viel Freude bereitet. Wichtig sei so-

wohl beim Kochbuch als auch bei den Exerzitien das, was am Ende rauskomme, denn 

das gebe die wahren Freuden.317 Es kann noch hinzugefügt werden, dass der Geschmack 

eines Gerichtes sich nicht aus dem Kochbuch erschließt, sondern erst beim Essen, wozu 

das Kochen die notwendige Voraussetzung bildet. Genauso erschließt sich die Entschei-

dungsfindung bei Ignatius erst im Gehen des Weges, wenn man seine Übungen vollzieht. 

Ignatius leitet seine Schrift über die Exerzitien damit ein, dass er seine Zielgruppe be-

schreibt. Zunächst sollen sie dem dienen, der die Exerzitien begleitet, aber in weiterer 

Folge auch dem, der sie empfängt.318 Er geht also davon aus, dass die Lektüre seiner 

Schrift im Rahmen des Vollzugs der geistlichen Übungen stattfindet.319 Als Exerzitien 

versteht Ignatius wie schon erwähnt Übungen im geistlichen Bereich: 

„Unter geistlichen Übungen versteht man jede Art, das Gewissen zu erforschen, sich zu besin-

nen (meditar), zu betrachten (contemplar), mündlich und im Geiste zu beten und andere geis-

tige Tätigkeiten […].   

Denn wie Lustwandeln, Ausschreiten und Laufen körperliche Übungen sind, so nennt man 

geistliche Übungen jede Weise, die Seele vorzubereiten und in Bereitstellung zu setzten (dis-

poner), dazu hin, alle ungeordneten Hinneigungen von sich zu tun, und nachdem sie abgelegt 

sind, den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung (disposición) des eige-

nen Lebens zum Heile der Seele.“ (Ex 1)320 

 

Er beschreibt somit zwei verschiedene, aber sehr aktive Vorgänge in den Exerzitien, die 

weder der Wellness noch der Erholung dienen. Stattdessen müsse der Mensch zuerst seine 

ungeordneten inneren Neigungen so bearbeiten, dass die Seele frei von Anhänglichkeiten 

wird. Erst danach kann das Suchen nach dem Willen Gottes erfolgen. Hier zeigt sich eine 

gewisse Parallele zur Lehre des Alfons: Auch er schreibt von notwendigen Haltungen und 

Voraussetzungen, um in rechter Weise zu beten. Wenn hier bei Ignatius vom Beten die 

Rede ist, versteht er das Beten genauso also geistliche Übung, wie die innere Arbeit an 

seinem Leben. Schließlich ist – wie schon bei Alfons– auch bei Ignatius das Suchen nach 

dem Willen Gottes im eigentlichen Ziele inbegriffen, nämlich dem Heil der Seele.   

                                                 
317 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 12. 
318 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Die Exerzitien. Übertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Frei-

burg 142010, 7. 
319 De Mello bemerkt, dass dennoch „die Geistlichen Übungen eine wertvolle Sammlung spiritueller Er-

kenntnisse“ sind, die auch außerhalb der Exerzitien verwendet werden (ANTHONY DE MELLO, Gott suchen 

in allen Dingen, 12). 
320 In diesem Teil werden alle Zitate des Ignatius aus seinen Exerzitien mit der Abkürzung ,Ex‘ (für Exer-

zitien) plus der im folgenden Werk angegebenen Nummerierung bezeichnet: IGNATIUS VON LOYOLA, Die 

Exerzitien.  



64                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Da es in dieser Arbeit nicht möglich ist, die Exerzitien des Ignatius in ihrer Gesamtheit 

darzustellen, folgt nun eine kurze Übersicht, um die entnommenen Textstellen, welche 

ich in den weiteren Kapiteln erklären möchte, einordnen zu können: Am Beginn seiner 

Schrift finden sich 20 Bemerkungen für den Exerzitienbegleiter (Ex 1-20), worauf eine 

kurze Erklärung zu den grundsätzlichen Voraussetzungen und Haltungen für die Exerzi-

tien, die Ignatius „Prinzip und Fundament“ (Ex 23) nennt, folgt (Ex 21-23). Man könne 

diesen Teil auch als ,roten Faden‘ bezeichnen, der sich nach dem hl. Ignatius durch die 

vier Wochen der Exerzitien hindurchziehen soll.321 Dem schließen sich die eigentlichen 

Exerzitien an, mit einem vierteiligen Schema, das Ignatius selbst erklärt: Den ersten Teil 

bildet „die Erwägung (consideración) und Betrachtung (contemplación) der Sünden, ei-

nen zweiten: das Leben Unseres Herrn bis einschließlich zum Palmtag, einen dritten: die 

Passion Christi Unseres Herrn [… und] einen vierten: die Auferstehung und Himmel-

fahrt“ (Ex 4). Auch wenn diese Teile in vier Wochen gegliedert werden, betont Ignatius, 

dass es auf den Fortschritt des Exerzitanten ankomme, wie schnell diese Teile vorange-

hen. Er beschreibt als Zeitrahmen der Exerzitien, dass sie in „ungefähr dreißig Tagen zum 

Abschluß gebracht werden“ (ebd.) sollten. Er empfiehlt, sich in diesen dreißig Tagen in 

die Abgeschiedenheit zu begeben, um im Schweigen schneller voranzukommen (vgl. Ex 

20). Nach diesen vier Teilen (Ex 24-312) finden sich vielerlei Zusätze, wie etwa ein Kom-

pendium zur Unterscheidung der Geister (Ex 313-351) oder Anweisungen zur rechten 

kirchlichen Gesinnung (Ex 352-370), womit seine Schrift endet. Bevor wir uns der Ent-

scheidungsfindung bei Ignatius zuwenden, muss geklärt werden, für welche Art von (Le-

bens-) Entscheidungen Ignatius die verschiedenen Methoden zur Unterscheidung von 

Gottes Willen und dem eigenen Willen nennt. 

2. Begriffsklärung: Entscheidungen 

Gallagher erklärt, dass zu den Entscheidungen bei den geistlichen Übungen zwei Bedin-

gungen erfüllt sein müssen. Einerseits muss es eine Wahl zwischen guten Dingen sein 

und andererseits muss der Mensch soweit frei sein, dass er eine Wahl treffen und dem-

entsprechend handeln kann. Wo der Mensch zwischen Gut und Böse wählen kann – z.B. 

ob er die Wahrheit sagen oder lügen soll, ob er seiner Ehefrau treu sein soll oder nicht, 

                                                 
321 Ignatius bemerkt selbst zum ,Prinzip und Fundament‘, dass dieses ganz am Anfang dem Übenden gege-

ben werden muss: „Was die Reihenfolge angeht, soll vor allem anderen das Fundament vorgelegt werden“ 

(IGNATIUS VON LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II, 275). De Mello bemerkt über diesen Teil der Ex-

erzitien, dass er von Ignatius erst viel später in sein Buch aufgenommen wurde. Exerzitienleiter, unter der 

Anleitung des Ignatius, würden diesen Teil des Buches als eine Art Test benutzt haben, um die Bereitschaft 

der Übenden herauszufinden (vgl., ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 25). 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 65 

 

   

ob er ehrlich in Geschäften sein soll oder unehrlich – da sei es evident, dass Gott niemals 

das Böse wolle vom Menschen. Auch würde Gott nicht wollen, dass ein Mensch, der 

einen endgültigen Lebensweg eingeschlagen hat (indem er z.B. heiratete oder zum Pries-

ter geweiht wurde, etc.), diesen verlässt, denn es sei Gottes Wille, dass der Mensch seiner 

eigenen Entscheidung treu bleibe. Ein weiteres Beispiel wäre die Verantwortung, die ein 

Mensch eingeht, wenn er sich um die eigenen Kinder kümmern muss. Wenn dann die 

Frage auftaucht, ob sich der Mensch um die eigenen Kinder kümmern oder stattdessen in 

der Pfarre mithelfen solle, falle diese Entscheidungssituation nicht in diese Übungen hin-

ein, da es offensichtlich wäre, dass Gott will, wozu sich der Mensch durch seine Verant-

wortung selbst gebunden hat.322 Zwei Erfahrungsberichte von Entscheidungssituationen 

sollen veranschaulichen, in welchen Rahmen diese geistlichen Übungen angewendet wer-

den können:323   

Robert ging zur Schule und begann täglich zur hl. Messe zu gehen, während er ab und zu 

auch Zeit in der Anbetung des Allerheiligsten Sakramentes verbachte. In dieser Zeit er-

lebte er eine immer tiefere Nähe zu Jesus und sagte sich, dass er diesem Empfinden folgen 

wolle, selbst wenn es bedeute, dass er Priester werden solle. In dieser Zeit entstand auch 

eine Beziehung zu einem Mädchen namens Helen. Die Liebe zu ihr bewegte ihn zu selbst-

losem Handeln und er empfand sie als Bereicherung für sein Leben. Diese Situation ging 

drei Jahre lang. Als er die Schule abgeschlossen hatte und später als Lehrer selbst unter-

richtete, sagte ihm ein Freund, dass er irgendwann eine Entscheidung zu treffen habe. So 

blieb für ihn die Frage, ob Gott ihn zum Priester berufe, oder wolle, dass er Helen hei-

rate.324   

Patrick war ein verheirateter Mann und hatte ein eigenes Unternehmen. Er arbeitete eh-

renamtlich bei der Gefangenenseelsorge. Als der Leiter der Gefangenenseelsorge diese 

Stelle verließ, wurde ihm dieser Job angeboten. Er tat sich sehr schwer mit dieser Situa-

tion, da er einerseits diese Stelle nicht wollte, und doch andererseits keinen Frieden mit 

der Ablehnung dieser Stelle fand.325 Was sollte er tun?   

In beiden Situationen mussten Robert und Patrick zwischen zwei guten Dingen wählen. 

In diesen verschiedenen Situationen fragten sich diese beiden nicht, was sie aus sich selbst 

tun können, sondern welche Entscheidung Gott lieber wäre. Um in solchen und ähnlichen 

                                                 
322 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 16-17. 
323 Ich gebe die Beispiele aus dem Buch von Gallagher inkl. der darin verwendeten Namen wieder, da dieser 

bereits die personenspezifischen Daten soweit verändert hat, damit die Personen geschützt bleiben, vgl. 

ebd., 6. 
324 Vgl. ebd., 13-15. 
325 Vgl. ebd., 110-111. 



66                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Situationen zu der Entscheidung zu kommen, die Gott will, sind Weisungen des hl. Ig-

natius ein großes Geschenk für die ganze Kirche.326 Dazu seien nicht immer Exerzitien 

in der Form des Schweigens und der Abgeschiedenheit notwendig, sondern auch im All-

tag und in der geistlichen Begleitung kann dieser Weg zu Unterscheidung gegangen wer-

den.327 „Sobald diese Personen [die nach der Unterscheidung trachten] und ihre Begleiter 

die Erklärungen des Ignatius gelernt haben, werden sie ihre eigenen Erfahrungen mit 

wachsender Klarheit verstehen – und so im Wachsen den ,göttlichen Willen‘ finden, den 

sie suchen.“328  

3. Voraussetzungen für die Suche nach dem Willen Gottes 

Um bei einer Entscheidung Gottes Willen zu finden, braucht es nach Ignatius eine tiefere 

Grundlage, die diesen Prozess begleitet.329 Diese Grundlage bestehe zum einen in einer 

persönlichen und tragenden Erfahrung der Liebe Gottes und zum anderen darin, dass Gott 

und sein Wille wichtiger sei als alles andere.330 

3.1. Die Liebe Gottes 

Wenn am Beginn der ersten Woche bei den Exerzitien Betrachtungen über die Sünde des 

Menschen und dessen Vergebung durch die Liebe Gottes vorgesehen sind, so hat das zum 

Ziel, dass der Mensch aus der Liebe der Vergebung leben und seine Antwort geben soll. 

Nach dem Schriftwort: „Wir wollen lieben, weil er uns zuerst geliebt hat“ (1 Joh 4,19), 

beschreibt Gallagher, dass der Mensch, der diese Erfahrung der Liebe Gottes macht, mit 

seinem Willen nach der Vereinigung mit dem göttlichen Willen streben und sogar danach 

dürsten wird.331 Dazu verwendet er zur Erklärung folgendes Beispiel von Michael Scan-

lan: 

„Ich kann einen Moment aufzeigen, als die Fragmente meines Lebens zum ersten Mal aufei-

nandertrafen. Ich war im zweiten Studienjahr und ging zugleich in mehrere Richtungen, da ich 

mir alle Optionen offenhalten wollte, insbesondere da ich mich mit der Frage nach Gott schwer 

getan habe. Am Tag meines 19. Geburtstages bin ich in den Wald außerhalb meiner Stadt 

gegangen und kündigte großspurig Gott an: ,Ich stehe hier im Wald, bis du es tust!‘   

Was war ,es‘? Mich sicher wissen zu lassen, dass er existiert. Mir zu zeigen, wie ich ihn ken-

nenlernen kann. Mit mir zu sprechen.   

                                                 
326 Vgl. ebd., 5. 
327 Vgl. ebd. 
328 Ebd., 7 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Once these persons and their guides have learned Ignatius’s 

teaching, they will understand their own experience with increasing clarity – and so increasingly find the 

,divine will‘ they seek.“ 
329 Vgl. hierzu besonders die Betrachtungen der ersten Woche, z.B. Ex 53, 59, 61 usw. Vgl. weiter hierzu 

die Anmerkung von GALLAGHER, Will of God, 17. 
330 Vgl. ebd., 29. 
331 Vgl. ebd., 18. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 67 

 

   

Ich blieb den ganzen Tag im Wald, bis in die Nacht hinein. Ich war hungrig und durstig und 

mir wurde kalt. Ich war ein bisschen verunsichert, aber ich war stur. Ich war überzeugt davon, 

im Wald zu bleiben, bis ich eine Antwort erhielt.   

Die Antwort kam um ungefähr 20.30 Uhr am Abend. Das Puzzle über Gott lichtete sich auf 

einmal in meinem Verstand. Es wuchs in mir die Überzeugung, dass er tatsächlich existiert 

und die Kirche tatsächlich eine Institution ist, die die Wahrheit über ihn lehrt. Nun konnte ich 

Gewissheit haben. Außerdem sprach der Herr zu meinem Herzen. Er liebte mich. Er würde 

mir meine Sünden vergeben und meine Wunden heilen. Ich war zu Hause. Das alles war ein 

freies Geschenk Gottes. Ich war ein hoffnungsloser Fall, also hatte er Mitleid mit mir und gab 

mir alles auf einmal.   

Das war die Grundlage. Die Berufung, die mir später klar wurde, floss aus dieser Beziehung 

mit dem Herrn und die an diesen Abend im Wald begann. Das war der Schlüssel. Seitdem 

besteht die Beziehung und hörte nicht mehr auf.“332 

 

Michaels Berufung wuchs erst auf dem Grund dieser Erfahrung mit Gott heraus. Damit 

ist nicht nur eine emotionale Erfahrung mit Gott gemeint, sondern eine viel tiefere, exis-

tentielle Erfahrung: Dass die Welt nicht leer ist und das Leben nicht bedeutungslos ist, 

sondern Gott existiert und sich für mich persönlich interessiert.333 Erst auf dem Grund der 

eigenen Erfahrung mit Gott, kann die Unterscheidung nach Gottes Willen folgen. Diese 

Erfahrung sieht natürlich bei jedem Menschen verschieden aus. So gibt Gallagher drei 

weitere Beispiele von Personen und ihren Erfahrungen, durch die sie die Liebe Gottes 

annehmen konnten.334 Ignatius geht diesen Weg der Erfahrung der Liebe Gottes, durch 

konkrete Betrachtungen in den Exerzitien. Mithilfe von seinen Anweisungen soll der 

Übende sich in die Gegenwart Gottes versetzen. Eine dieser seiner Betrachtungen über 

die Liebe Gottes lautet wie folgt: 

„Christus Unseren Herrn sich gegenwärtig und am Kreuz hängend vorstellen und ein Gespräch 

halten: wie Er denn als Schöpfer dazu kam, Sich zum Menschen zu machen und vom ewigen 

Leben zum zeitlich Tod (niederzusteigen) und so für meine Sünden zu sterben.“ (Ex 53) 

 

                                                 
332 SCALAN, Michael, What Does God Want? A Practical Guide to Making Decisions, Steubenville, Ohio 

1996, 91 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I can actually point a moment when the pieces of my fragmented 

life came together for the first time. I was a sophomore in college, going in several directions at once, trying 

to keep my options open, plagued, in particular, with questions about God. On the day of my nineteenth 

birthday I went into the woods on the outskirts of town and grandly announced to God, ,I’m staying here 

in the woods until you do it.‘ What was ,it‘? To let me know for sure that he existed. Too reveal how I 

could know him. To speak to me. I stayed in the woods all day and into the evening. I was hungry and 

thirsty, and it was getting cold. I was a little scared, but I was stubborn. I was determined to stay in the 

woods until I got an answer. The answer came at around 8:30 in the evening. The puzzle of God suddenly 

cleared up in my mind. A conviction grew in me that he did indeed exist and that the Church was indeed 

an institution that told the truth about him. I could have confidence in it. The Lord spoke to my heart too. 

He loved me. He would forgive my sins and heal my wounds. I was home. All this was a free gift of God. 

I was a desperate case, so he had pity on me and gave me everything at once. This was the foundation. The 

vocation I discovered later flowed from this relationship with the Lord that began that evening in the woods. 

That was the key. The relationship has been there ever since.“ 
333 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 18. 
334 Vgl. ebd., 20-24. 



68                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Für Ignatius sind diese Betrachtungen keine bloßen Fantasien. Sie beziehen sich auf reale 

Situationen und sollen dem Menschen helfen, in die Gegenwart Gottes einzutreten. Es ist 

eine konkrete Möglichkeit, um mit Hilfe des betrachtenden Gebetes Gott die Chance zu 

geben, im Herzen zu wirken. So könne man seine Liebe erfahren und erkennen, wer er 

für den Menschen ist. 

3.2. Gott als höchstes Ziel 

Wenn der Mensch die Grundlage der Liebe Gottes hat, dann kann das Herz in die richtige 

Disposition (Gesinnung), Gott gegenüber hineinwachsen. Diese Disposition erläutert Ig-

natius vor seinen Betrachtungen zu den vier Wochen. Er nennt sie ,Prinzip und Funda-

ment‘ und diese bildet den roten Faden,335 der den Übenden durch die Zeit der Exerzitien 

führen soll: 

„Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Ihm 

zu dienen, und so seine Seele zu retten. Die anderen Dinge auf Erden sind zum Menschen hin 

geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu dem hin er geschaffen 

ist. Hieraus folgt, daß der Mensch sie soweit zu gebrauchen hat, als sie ihm zu seinem Ziele 

hin helfen, und soweit zu lassen, als sie ihn daran hindern.   

Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegenüber gleichmütig (indiferentes) 

zu machen, überall dort, wo dies der Freiheit unseres Wahlvermögens eingeräumt und nicht 

verboten ist, dergestalt, daß wir von unserer Seite Gesundheit nicht mehr als Krankheit begeh-

ren, Reichtum nicht mehr als Armut, Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht 

mehr als kurzes, und dementsprechend in allen übrigen Dingen, einzig das ersehnend und er-

wählend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fördert, zu dem wir geschaffen sind.“ (Ex 23) 

 

Ignatius sieht somit das erste Ziel des Menschen auf der Erde darin, die eigene Seele zu 

retten, indem er Gott lobt, ihm Ehrfurcht erweist und ihm dient. Gott muss im Herzen des 

Menschen an erster Stelle stehen; ohne diese Voraussetzung ist die Welt nicht in rechter 

Weise ,gebrauchbar‘. De Mello erläutert diese Stelle des hl. Ignatius durch zwei falsche 

Extrempositionen: Entweder der Mensch interessiert sich absolut nur für Gott und ver-

gisst dabei den Rest, oder er interessiert sich absolut nur für die Welt und lässt dabei Gott 

beiseite. In der ersten Sichtweise, würde der Mensch weder echte zwischenmenschliche 

Beziehungen aufbauen, noch ein von Nächstenliebe erfülltes Leben führen. Im zweiten 

Fall wäre der Mensch so oberflächlich, dass er weder zum Schweigen, noch zum Loslas-

sen von Menschen fähig wäre.336 Beides wären Gesinnungen, die dem hl. Ignatius wider-

sprechen und dem Heil der Seele und damit dem ewigen Leben hinderlich wären. Die 

                                                 
335 Wie schon in Fußnote 321 ausgeführt wurde, kann man diesen Teil als ,roten Faden‘ bezeichnen, auch 

wenn er nachträglich hinzugefügt wurde, da er bereits als Notwendigkeit für die Exerzitien gesehen wurde. 

Damit muss diese Notwendigkeit die ganzen Exerzitien durchziehen, um den Anweisungen des hl. Ignatius 

in seinem Buch folgen zu können. 
336 Vgl. ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 31. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 69 

 

   

Liebe werde eben darin vollkommen, so erklärt de Mello, dass man andere Menschen und 

auch die Welt im Zusammenhang mit Gott sehe. Dann könne der Mensch andere von 

ganzem Herzen lieben, weil die anderen in Gott wahrgenommen werden.337 Die richtige 

Gesinnung wäre also die Beachtung beider Seiten: Gott und die Welt gemeinsam in Be-

ziehung zueinander zu sehen. Es sei ein kurzes Zeugnis von Jeremy erwähnt, das diese 

richtige Sichtweise erkennbar macht.  

Jeremy ist verheiratet und arbeitet in einer Firma. Da es dort für ihn schwieriger wurde, 

fing er an zu überlegen, ob er sich einen anderen Job suchen solle. Seine Frau unterstütze 

ihn in dieser Zeit. In diese Überlegungen war Gott miteinbezogen und die beiden suchten 

das, was Gott von ihnen wollte und nicht, was die bequemere Lösung wäre. Diese Über-

legungen dauerten mehrere Jahre und sie beteten in dieser Zeit um die Weisung Gottes.338 

Jeremy erklärt das Wirken Gottes wie folgt: 

„Wie sich nun die Dinge entwickelten, durch das Gebet und durch das immer wieder andau-

ernde Gespräch mit meiner Frau und meinem geistlichen Begleiter bin ich zur Klarheit gelangt, 

dass Gott von mir verlangt, einen neuen Job zu suchen. Als ich das so klar gesehen habe, 

empfand ich eine sichere Freude und den Frieden. [… I]ch wusste genau, was Gott wollte, das 

wir tun.“339 

 

Jeremy ging es nicht darum, unabhängig von Gott zu sein, sondern Gott über sein Leben 

bestimmen zu lassen. Seine Gottesbeziehung muss von tiefem Vertrauen geprägt sein, 

dass Gott ihn zu seinem größeren Glück führen wolle. Die Erfahrung der Liebe Gottes ist 

also in Jeremys Prozess schon vorausgesetzt. Aus dieser Liebe Gottes heraus, nimmt Je-

remy Gott in sein Leben hinein und geht mit ihm diesen Weg der Unterscheidung bis zu 

dem Punkt, wo für ihn die Klarheit über Gottes Willen aufstrahlt. Seine Gesinnung war 

die, welche Ignatius beschreibt: Gott an die erste Stelle zu setzen und – in Jeremys Fall – 

den Jobwechsel nicht dem Bleiben in der Firma bevorzugen. Seine Disposition war offen 

für Gott; er selbst beschreibt das wörtlich wie folgt: „Wir [Jeremy und seine Frau] suchten 

nicht das, was bequem war; wir wollten das, was Gott wünschte.“340 Er hatte somit sein 

Herz in der rechten Haltung vor Gott – in der Indifferenz (Gleichmütigkeit), die Ignatius 

                                                 
337 Vgl. ebd. 
338 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 28. 
339 Ebd. [Übers. A.S.]. Text im Original: „Through the way things developed, through prayer, and through 

talking it over with my wife and my spiritual director, I came to see clearly that God wanted me to seek a 

new job. […] I knew exactly what God wanted us to do.“  
340 Ebd. [Übers. A.S.]. Text im Original: „We weren’t looking just for what was comfortable; we wanted 

what God wanted.“ 



70                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

in seinem ,Prinzip und Fundament‘ beschreibt.341 Wenn eine solche Indifferenz nicht ge-

geben ist, kann auch keine Klarheit über den Willen Gottes erfolgen. Jeremy hatte somit 

nicht nur selbst, aus seiner eigenen Kraft, entscheiden wollen, aber auch nicht in willkür-

lichem Vertrauen, dass Gott sowieso schon alles tun werde. Er betete und trug das Seine 

dazu bei um zu erkennen, zu welcher Entscheidung er ihn führen wolle. Zur Veranschau-

lichung dieses Prozesses, der auch negativ verlaufen kann, sei das Lebenszeugnis von 

Richard Hauser angeführt, bei dem über seine Schwierigkeiten berichtet wird, die er mit 

der Wahl seiner Berufung hatte: 

„Ich war mir über zwei Verlangen, die miteinander in Konflikt standen, bewusst. Erstens hatte 

ich das Verlangen zu studieren, ein Anwalt zu werden, eine gute christliche Familie anzustre-

ben und die Art von Leben weiterhin zu genießen, die ich kannte. Dieses war mein dominan-

teres Verlangen. Aber ich erfuhr auch noch ein anderes [zweites] Verlangen: bei den Jesuiten 

einzutreten. Ich hatte eine glückliche Erfahrung in meiner Jesuitenschule. Ich war von mehre-

ren Aspekten des jesuitischen Lebens angezogen und ich konnte mich bei den Jesuiten eintre-

ten sehen, wie ich dann Schülern selbst helfe, so wie mir damals von ihnen geholfen wurde. 

Dort waren jedoch auch Aspekte die mich nicht angezogen hatten, wie Armut und das Fehlen 

einer Familie. Während der zweiten Hälfte meines letzten Schuljahres war mein Problem, dass 

ich nicht wusste, welches der beiden Verlangen von Gott war. Zu diesem Zeitpunkt meines 

Lebens hatte ich keine objektive Reflexion gemacht. Wenn ich nun aber zurückblicke, kann 

ich sehen wie sehr mein Denken von Kräften beeinflusst war, die auf mich einwirkten. Meine 

kulturelle Prägung drängte mich dazu, ein Studium zu machen, erfolgreich und ein Fachmann 

zu werden und ein christliches Familienleben zu genießen. Das war das, was fast hundert Pro-

zent meiner Klassenkameraden tun würden. […]  

Ich erinnere mich daran intensiv gebetet zu haben, […] um Gottes Willen zu erkennen; ebenso 

erinnere ich mich an die energische Verdrängung des Gedankens, Jesuit zu werden aus mei-

nem Kopf, sobald sie mir einfiel, sodass ich meine Aufmerksamkeit darauf lenkte, studieren 

zu gehen und zu heiraten. An diesem Punkt war ich weder offen für Gottes Willen, noch hatte 

ich die Absicht, ihn umzusetzen, falls er mir bekannt werden würde […]. Wenn ich jetzt dar-

über nachdenke, kann ich klar sehen, dass die notwendigen Voraussetzungen, um Gottes Wil-

len zu suchen, nicht präsent waren: Ich wollte Gottes Willen nur dann erkennen, wenn er meine 

anfängliche Neigung, zu studieren und zu heiraten, bestätigte.“342 

                                                 
341 „Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegenüber gleichmütig (indiferentes) zu ma-

chen“ (Ex 23). 
342 HAUSER, Richard, Moving in the Spirit: Becoming a Contemplative in Action, Mahwah – New York 

1986, 65, 67, 77-78 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I was aware of two conflicting desires. First, I had 

the desire to go to college, become a lawyer, raise a good Christian family, and continue to enjoy the type 

of life I had known. This was my dominant desire. But I also experienced another desire: to join the Jesuits. 

I had a very happy experience in my Jesuit high school. I was attracted to many aspects of Jesuit life, and I 

could see myself joining the Jesuits and helping high school students in much the same way they had helped 

me. There were, however, aspects of this life that were not attractive to me, such as poverty and the lack of 

a family. My problem during the second half of my senior year was to decide which of these two desires 

was from God. At this time in my life I did not make a formalized reflection. As I look back now, however, 

I can see how much of my thinking was conditioned by the forces that were playing upon me. My cultural 

conditioning surely pointed me toward getting a college education, becoming a successful professional, and 

enjoying Christian family life. This was what almost one hundred percent of my classmates would be doing. 

[...] I recall praying intensely [...] to know God's will; I also recall vigorously putting the idea of joining the 

Jesuits out of my mind whenever it occurred and turning my attention to going to college and getting mar-

ried. I was not open to God's will at that point, nor did I have any intend to carry it out should it be made 

known to me [...]. As I reflect on it now, I can see clearly that the necessary conditions for seeking God's 

will were not present: I wanted to know God's will only if it confirmed my initial inclination toward going 

to college and getting married.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 71 

 

   

 

Richard hatte in seinem Herzen keine Gleichmütigkeit gegenüber der Wahl seines Le-

bensweges. Er war sich durch seine fehlende Reflexion nicht bewusst, ob dieser Weg 

überhaupt dem entsprach, was Gott von ihm wollte. Selbst wenn er in sich die Frage trug, 

was der Wille Gottes sei, vermochte er nicht in Klarheit zu sehen, da er selbst mehr be-

gehrte zu studieren und zu heiraten. Genau zu diesem Zweck schreibt Ignatius in seiner 

einführenden Bemerkung zu den Exerzitien, dass es notwendig sei, „die Seele vorzube-

reiten und in Bereitstellung zu setzen (disponer), dazu hin, alle ungeordneten Hinneigun-

gen von sich zu tun, und nachdem sie abgelegt sind, den göttlichen Willen zu suchen und 

zu finden in der Einrichtung (disposición) des eigenen Lebens zum Heile der Seele“  

(Ex 1). Ohne diese Disposition, wie sie der Heilige beschreibt, sei es nicht möglich Gottes 

Wirken und Wollen gegenüber offen zu sein. Aus diesem Grunde bestehen die Exerzitien 

aus einer Arbeit an sich selbst, an seinem Inneren.343 Nun ergibt sich daraus die Frage, 

wie der Mensch zu dieser richtigen Disposition kommt, bzw. was er selber tun kann, um 

in diese hineinzuwachsen. 

4. Geistliche Mittel 

Ignatius nennt in seinen geistlichen Übungen mehrere Mittel, die man anwenden solle, 

um an sich und an seiner inneren Disposition zu arbeiten (vgl. Ex 1), damit man für die 

Unterscheidung des Willens Gottes vom eigenen Willen bereit werde.344  

4.1. Heilige Eucharistie 

Wenn schon bei den Anfangsbemerkungen im Exerzitienbuch der heilige Ignatius auf die 

Eucharistie zu sprechen kommt, macht das deutlich, welchen Stellenwert diese besitzt. 

Der Übende soll seinen Tagesplan so legen, „daß er Gelegenheit hat, täglich zur Messe“ 

(Ex 20) zu gehen. In den einzelnen Hinweisen zu den Betrachtungen erwähnt er immer 

wieder die Wichtigkeit der Eucharistie.345 Wie im obigen Lebenszeugnis von Robert 

schon zur Sprache kam,346 war die Eucharistie der Anlass für den beginnenden Prozess 

der Unterscheidung. Robert sagte, als er anfing täglich zur hl. Messe und zur Anbetung 

zu gehen: „Dort war es, als ich zum ersten Mal sehr tiefe Regungen in meinem Herzen 

                                                 
343 „Unter geistlichen Übungen versteht man jede Art, das Gewissen zu erforschen, sich zu besinnen (me-

ditar), zu betrachten (contemplar), mündlich und im Geiste zu beten und andere geistige Tätigkeiten“  

(Ex 1). 
344 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 50. 
345 Vgl. z.B. Ex 72, 128, 129, usw. 
346 Vgl. zweites Kapitel im zweiten Teil auf Seite 65. 



72                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

empfunden hatte“.347 Eine geistliche Schwester berichtet über ihre Erfahrungen auf der 

Suche nach ihrer Berufung, wie ihr die Anbetung des Allerheiligsten Altarsakramentes 

half, ihr Herz für das zu öffnen, was Gott wollte und nicht, woran sie selbst hing: 

„In meinen Besuchen des Allerheiligsten Sakramentes, jede Nacht in der wunderschönen Stu-

dentenkapelle, flehte und flehte ich; aber ich bemerkte, dass mein ernsthaftes Flehen verwan-

delt wurde in ,Nicht mein Wille, sondern der Deine geschehe.‘“348 

 

Nicht umsonst kann deshalb der an Erfahrungen reiche Gallagher sagen, dass die Einla-

dung des hl. Ignatius, „die Eucharistie zum Herzstück der Unterscheidung zu machen, 

[…] reiche Frucht“349 trägt. 

4.2. Heilige Schrift 

Man kann sagen, dass die Hl. Schrift für Ignatius die erste bevorzugte Weise darstellt, um 

durch das betrachtende Gebet in die richtige Disposition zu finden. Von der zweiten bis 

zur vierten Exerzitienwoche (Ex 39-311) steht die Betrachtung über Christus in den Evan-

gelien im Mittelpunkt. Ignatius sieht jede gute Entscheidung, die der Mensch im Leben 

treffen kan, als eine Antwort auf die Liebe Christi – eine Antwort, um ihm nachzufol-

gen.350 Deswegen muss der Übende Christus ganz persönlich kennenlernen, ihm näher 

kommen wollen, um aus dieser intimen Beziehung heraus die Entscheidung zu treffen, 

die Gott will. Er muss sozusagen mit Christus erfüllt sein.351 Wenn Christus nur den Wil-

len des Vaters suchte, weil er sich selbst von ihm geliebt wusste,352 muss das ebenso 

jedem menschlichen Herzen entsprechen, sodass es nach der Erfahrung der Liebe Gottes 

mit voller Bereitschaft antwortet: ,Egal was, Herr, nur dein Wille soll geschehen!‘ Eine 

                                                 
347 T. GALLAGHER, Will of God, 51 [Übers. A.S]. Text im Original: „That was where I first felt deep, deep 

stirrings in my heart”. 
348 ASSOCIATION OF THE MONASTERIES OF NUNS OF THE ORDER OF PREACHERS OF THE UNITED STATES OF 

AMERICA, Vocation in Black and White. Dominican Contemplative Nuns Tell How God Called Them, 

Bloomington 2008, 33-34 [Übers. A.S.]. Text im Original: „In my visits to the Blessed Sacrament each 

night in the lovely college chapel, I begged and begged; but I noticed my earnest pleadings being trans-

formed into, ,Not my will but Thine be done.‘“ 
349 T. GALLAGHER, Will of God, 52 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„to place the Eucharist at the heart 

of discernment […] rich fruit“… 
350 Vgl. ebd., 52-53. 
351 Vgl. ebd., 48. 
352 „Denn der Vater liebt den Sohn und zeigt ihm alles, was er tut, und noch größere Werke wird er ihm 

zeigen, sodass ihr staunen werdet.“ (Joh 5,20) „Darum spricht er [Christus] bei seinem Eintritt in die Welt: 

Schlacht und Speiseopfer hast du nicht gefordert, doch einen Leib hast du mir bereitet; an Brand- und 

Sündopfern hast du kein Gefallen. Da sagte ich: siehe, ich komme - so steht es über mich in der Schriftrolle 

-, um deinen Willen, Gott, zu tun. Zunächst sagt er: Schlacht- und Speiseopfer, Brand- und Sündopfer for-

derst du nicht, du hast daran kein Gefallen, obgleich sie doch nach dem Gesetz dargebracht werden; dann 

aber hat er gesagt: Ja, ich komme, um deinen Willen zu tun. Er hebt das Erste auf, um das Zweite in Kraft 

zu setzen. Aufgrund dieses Willens sind wir durch die Hingabe des Leibes Jesu Christi geheiligt – ein für 

alle Mal.“ (Heb 10,5-10) Weiterführend vgl. dazu T. GALLAGHER, Will of God, 25. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 73 

 

   

Betrachtung aus dem Beginn der zweiten Woche der Exerzitien, über das Leben Jesu, 

lautet: 

„Schauen und erwägen, was sie [Josef, Maria und das Jesuskind] tun, etwa wie sie reisen, wie 

sie sich anstrengen, dazu hin, daß der Herr in der größten Armut geboren wurde, und am Ende 

von soviel Mühen, von Hunger und Durst, von Hitze und Kälte, von Schmähungen und An-

würfen am Kreuze sterbe, und alles das für mich.“ (Ex 116) 

 

Ignatius beschreibt damit eine sehr lebendige und nachvollziehbare Betrachtungsweise. 

Gallagher erwähnt zur Verdeutlichung der Art und Weise, mit der Hl. Schrift zu beten ein 

sehr anschauliches Beispiel eines Mannes, der die Schriftstelle Lk 19,1-10353 betrachtete 

und aus seinem Gebet folgendes Erlebnis beschreibt: 

„Ich nahm den Platz von Zachäus ein. Ich war im Baum und wartete, bis Jesus vorüberkam. 

Wenn ich mir das Evangelium vorstelle, sehe ich Dinge nicht im Detail. Ich hatte nur ein 

Empfinden dafür, in diesem Baum zu sein, bis Jesus kommt. Dann als er kam, stoppte er. Ich 

empfand es, dass ich für ihn in diesem Moment alles war, was zählt. Er gab mir seine ganze 

Aufmerksamkeit. Und das war der Zeitpunkt, als das Gebet stehenblieb – Jesus der mich mit 

seiner ganzen Aufmerksamkeit ansieht, mit Wärme, mit dem Verlangen, mit mir zu sein und 

ich, wie ich ebenso auf ihn blicke. Es war still und freudig. Es lichteten sich meine Ängste und 

Selbstzweifel. Ich wusste, dass Jesus mit Zachäus sein wollte, unbeachtet seiner Sündhaf-

tigkeit, und indem er bei ihm war und ihn schlicht und einfach wissen ließ, dass er geliebt war, 

wurde Zachäus verwandelt. Ich empfand, dass Jesus auf dieselbe Art und Weise mit mir war. 

Dann hörte ich Jesus sagen: ,Richard, komm schnell herunter! Denn ich muss heute in deinem 

Haus bleiben.‘ Und wir waren zusammen im Haus ohne viele Worte, nur wir beide.“354 

 

                                                 
353 „Dann kam er nach Jericho und ging durch die Stadt. Und siehe da war ein Mann namens Zachäus; er 

war der oberste Zollpächter und war reich. Er suchte Jesus, um zu sehen, wer er sei, doch er konnte es nicht 

wegen der Menschenmenge; denn er war klein von Gestalt. Darum lief er voraus und stieg auf einen Maul-

beerfeigenbaum, um Jesus zu sehen, der dort vorbeikommen musste. Als Jesus an die Stelle kam, schaute 

er hinauf und sagte zu ihm: Zachäus, komm schnell herunter! Denn ich muss heute in deinem Haus bleiben. 

Da stieg er schnell herunter und nahm Jesus freudig bei sich auf. Und alle die das sahen, empörten sich und 

sagten: Er ist bei einem Sünder eingekehrt. Zachäus aber wandte sich an den Herrn und sagte: Siehe, Herr, 

die Hälfte meines Vermögens gebe ich den Armen, und wenn ich von jemandem zu viel gefordert habe, 

gebe ich ihm das Vierfache zurück. Da sagte Jesus zu ihm: Heute ist diesem Haus das Heil geschenkt 

worden, weil auch dieser Mann ein Sohn Abrahams ist. Denn der Menschensohn ist gekommen, um zu 

suchen und zu retten, was verloren ist.“ 
354 GALLAGHER, Timothy M.: Meditation and Contemplation: An Ignatian Guide to Praying with Scripture, 

New York 2008, 38-39 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I took the place of Zacchaeus. I was there in the 

tree, waiting for Jesus to pass by. When I imagine the Gospel, I don’t see things in great detail. I just had a 

sense of being in the tree, waiting for Jesus to come. Then he did come, and he stopped. I sensed that, for 

him, at that moment, I was all that mattered. He was giving me his entire attention. And that was where the 

prayer stopped – Jesus looking at me, with his whole attention, with warmth, with desire to be with me, and 

my looking at him in response. It was quiet and happy. It lightened my worry and self-doubt. I knew that 

Jesus wanted to be with Zacchaeus regardless of Zacchaeus’s sinfulness, and that by being with him, simply 

by letting him know that he was loved, Zacchaeus would be transformed. I felt that Jesus was with me in 

the same way. Then I heard Jesus say, ,Richard, come down quickly, for today I must stay at your house.’ 

And we were together in the house, without many words, just together.“ 



74                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

An diesem Beispiel wird aufgezeigt, was Ignatius in seinen Betrachtungen meint, wenn 

er davon spricht, dass der Exerzitant „schauen“355, „vorstellen“356, „erwägen“357, usw. 

muss. Damit soll der Übende im Herzen einen Raum öffnen, in den Gott eintreten kann, 

um ihm darin zu begegnen und mit ihm zu sprechen.358 So wie Richard im obigen Fall in 

der Betrachtung, in der Jesus Zachäus begegnete, auf einmal sich selbst von Jesus gemeint 

fühlte und mit ihm in eine Begegnung eintrat, so soll nach Ignatius der Exerzitant in den 

verschiedenen Betrachtungen, wie auch in der Hl. Schrift die Beziehung mit Jesus vertie-

fen,359 um Neues über ihn zu lernen und in seiner Gegenwart zu wachsen, und somit aus 

dieser Liebe heraus sein Leben und seine Entscheidungen zu sehen. 

4.3. Stille 

Als weiteres Mittel für die Exerzitien empfiehlt Ignatius das Schweigen bzw. die Stille. 

Dies sei wichtig, um im geistlichen Leben voranzukommen, denn „je mehr er [der Exer-

zitant] sich abseits abscheidet von allen Freunden und Bekannten und von aller irdischen 

Sorge“ (Ex 20) etc., desto mehr könne er sich auf Gott konzentrieren und in der Samm-

lung bleiben. So wie im Buch der Könige360 Gott sich als der offenbart, der sich im ,leisen 

Säuseln‘ zu erkennen gibt und auch Jesus sich immer wieder zurückgezogen hatte,361 

weiß der heilige Ignatius um die Wirksamkeit der Stille auf das menschliche Herz. Tref-

fend sind die Worte, die von einem syrischen Mönch stammen und die Thomas Merton 

zitiert: „Wenn du die Wahrheit liebst, musst du auch das Schweigen lieben. Das Schwei-

gen wird dich in Gott erleuchten wie die Sonne und wird dich vor den Phantomen der 

Unwissenheit retten. […] Am Anfang müssen wir uns zum Schweigen zwingen. Aber 

dann wird etwas in uns geboren, was uns zum Schweigen zieht.“362 Gallagher gibt dazu 

die Erfahrung einer Frau wieder, die sehr wenig über ihren Glauben wusste und sich für 

                                                 
355 Z.B. Ex 65, 66, 91, 116, usw. 
356 Z.B. Ex 53, 92, 140, usw. 
357 Z.B. Ex 58, 75, 94, 141, usw. 
358 Daher enden Betrachtungen meist mit dem Gespräch. Siehe z.B. „Schließen mit einem Gespräch der 

Barmherzigkeit“ (Ex 61), oder „[z]um Schluß eine Aussprache halten“ (Ex 109), oder „[s]chließen mit einer 

Aussprache, wie in der vorhergehenden Betrachtung“ (Ex 117) usw. 
359 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 55. 
360 1 Kön 19,11-13: „Der HERR antwortete: Komm heraus und stell dich auf den Berg vor den HERRN! Da 

zog der HERR vorüber: Ein starker, heftiger Sturm, der die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, ging dem 

HERRN voraus. Doch der HERR war nicht im Sturm. Nach dem Sturm kam ein Erdbeben. Doch der HERR 

war nicht im Erdbeben. Nach dem Beben kam ein Feuer. Doch der HERR war nicht im Feuer. Nach dem 

Feuer kam ein sanftes, leises Säuseln. Als Elija es hörte, hüllte er sein Gesicht in den Mantel, trat hinaus 

und stellte sich an den Eingang der Höhle.“  
361 Vgl. z.B. Mt 14,13; 23; Mk 6,31-32; Lk 9,10; Joh 6,15. 
362 Er zitiert diesen Mönch in seinem Werk MERTON, Thomas: Contemplative Prayer, New York 1969, 33-

34. Da die Übersetzung dieser Stelle in der deutschen Ausgabe (MERTON, Thomas, Christliche Kontemp-

lation, München 2010) nicht auffindbar war, verwendete ich die Übersetzung von O’Collins, Kendall und 

LaBelle in: ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen, 22. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 75 

 

   

vier Tage auf Exerzitien begab. Dort musste sie zum ersten Mal schweigen und empfand 

es als „große Sache“,363 aus der das geistliche Leben in ihr geboren wurde.364 Nach Gal-

lagher seien die Worte des hl. Ignatius insofern wirklich wörtlich zu verstehen, dass näm-

lich die Zurückgezogenheit empfohlen wäre, aber keineswegs eine notwendige Voraus-

setzung bildet. Sie sei ein Mittel, das man gut einsetzen müsse: im Alltag – durch kurze 

Zeiten der Stille – oder bei stillen Einkehrtagen bzw. Exerzitien, um darin sein Herz zur 

Unterscheidung zu bereiten.365 

4.4. Geistliche Begleitung 

Das Exerzitienbuch von Ignatius wäre nicht vorhanden, hätte er die geistliche Begleitung 

nicht als Mittel gesehen, um im geistlichen Leben voranzuschreiten und damit den Willen 

Gottes zu finden: „In der Tat, Ignatius schrieb das Buch über die geistlichen Übungen als 

ein Hilfsmittel für geistliche Begleiter, die anderen bei der Unterscheidung beistehen.“366 

Daher erklärt Ignatius zu seinen geistlichen Übungen, dass es sehr nützlich wäre, wenn 

der geistliche Begleiter „getreu unterrichtet werde über die verschiedenen Regungen und 

Gedanken, die die verschiedenen Geister jenem [dem Übenden] einflößen.“ (Ex 17) Er 

geht davon aus, dass jeder Mensch nicht nur eigene Gedanken und Regungen aus sich 

selbst heraus hat, sondern Gedanken bzw. Regungen auch durch den Einfluss von Dämo-

nen – also anderen bösen Geistern – oder von Gott bzw. den guten Engeln entstehen kön-

nen.367 Der geistliche Begleiter könne dem Übenden eine Hilfestellung geben, damit die-

ser die verschiedenen inneren Bewegungen unterscheiden lerne.368 Ein kurzes Beispiel 

von einer Frau namens Karen soll dies verdeutlichen:369 Karen hatte einen guten Job und 

arbeitete in der Pfarre mit, war jedoch mit ihrer Situation unglücklich. Sie hatte keine 

innere Ruhe, da sie von verschiedenen Gedanken geplagt war: „Soll ich meinen Job wei-

terführen? Oder für meinen Doktortitel weiterarbeiten? War es nun an der Zeit ernsthafter 

                                                 
363 T. GALLAGHER, Will of God, 56 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„huge thing“… 
364 Vgl. ebd. 
365 Vgl. ebd., 57. 
366 Ebd., 59 [Übers. A.S.]. Text im Original: „In fact, Ignatius wrote the book of the Spiritual Exercises as 

an aid to spiritual guides who assist others in discernment.“ 
367 Vgl. dazu z.B. die ,zwei Bannerbetrachtungen‘ des hl. Ignatius (Ex 136-148) oder die verschiedenen 

Regeln zur Unterscheidung der Geister (Ex 313-327). 
368 Vgl. Ex 17: „So kann er [der Begleiter] ihm [dem Übenden] entsprechend seinem größerem oder gerin-

geren Vorankommen verschiedene geistliche Übungen vorlegen, die der Not einer so bewegten Seele an-

gepaßt und zugemessen sind.“ 
369 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 59-60. 



76                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

über ein Ordensleben nachzudenken?“370 Obwohl sie sich bemühte, kam sie nicht weiter. 

Als sie dann geistliche Begleitung in Anspruch nahm, änderte sich etwas: 

„Ich wusste nicht, was geistliche Begleitung war, und ich war noch nicht bereit zu vertrauen. 

Aber es half mir sehr viel, als ich fortfuhr, um zu unterscheiden. Der Begleiter half mir, Gott 

in die Dinge zu bringen – mir der Gegenwart Gottes im Alltag bewusster zu werden. Ich spre-

che nun zu Gott und er spricht zu mir; manchmal höre ich aber nicht hin. Es brauchte eine 

Weile, bis ich erkannte, wie Gott spricht und ich lerne noch immer eine Menge.“371 

 

Diesen Prozess versteht Ignatius als geistliche Begleitung: Menschen näher zu Gott hin-

zuführen, um dadurch die Dinge im Lichte Gottes sehen und unterscheiden zu lernen.  

4.5. Reflexion über die geistliche Erfahrung 

Neben der geistlichen Begleitung gibt es aber für Ignatius noch ein anderes Mittel, um in 

reflexiver Art und Weise seine Regungen und Gedanken kennenzulernen: das Nachden-

ken über vergangene Ereignisse.372 Damit folgt er ganz dem Evangelium, etwa wenn Je-

sus seine Jünger lehrt, aus den Früchten zu schließen, von welcher Art die Pflanze ist.373 

Ignatius selbst beschreibt diesen Vorgang folgendermaßen: 

„Nach Abschluß der Übung werde ich […] nachsehen, wie es mir in der Betrachtung oder 

Besinnung ergangen ist; wenn schlecht, so werde ich nach der Ursache sehen, aus der es kam, 

und habe ich sie gefunden, bereuen, um mich künftig zu besser; wenn gut, Gott Unserem Herrn 

Dank sagen und es andermal ebenso machen.“ (Ex 77)  

 

Hier soll unmittelbar auf das Gebet diese Reflexion geschehen, da dies den Lerneffekt 

über die Unterscheidung der Geister beschleunige und zur richtigen Disposition helfe.374 

Die Erkenntnisse davon sollen entweder aufgeschrieben, dem geistlichen Begleiter mit-

geteilt, oder durch ein Gespräch vertieft werden, um so den geistlichen Fortschritt gut zu 

gewährleisten.375 Als eigene Übung versteht Ignatius das Prüfungsgebet.376 In diesem 

                                                 
370 Ebd., 59 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Should I continue in my job? Go on for my Ph.D.? Was it 

time to think more seriously about religious life?“ 
371 Ebd., 60 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I didn’t know what spiritual direction was, and I wasn’t yet 

ready to trust. But it has helped me a lot as I continue to discern. The director helped me to bring God into 

things, to become aware of God’s presence throughout the day. I talk to God and he talks to me; sometimes 

I don’t listen. It took me awhile to see how God speaks, and I’m still learning a lot.“ 
372 Vgl. ebd., 62. 
373 „An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen. Erntet man etwa von Dornen Trauben oder von Disteln 

Feigen? Jeder gute Baum bringt gute Früchte hervor, ein schlechter Baum aber schlechte. Ein guter Baum 

kann keine schlechten Früchte hervorbringen und ein schlechter Baum keine guten.“ (Mt 7,16-18) 
374 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 62-63. 
375 Vgl. ebd. 
376 “Sie [die allgemeine Prüfung] enthält fünf Punkte. Der erste Punkt ist: Gott Unserem Herrn Dank sagen 

für die empfangenen Wohltaten. Der zweite: Gnade erbitten, die Sünden zu erkennen und von sich zu wer-

fen. Der dritte: Rechenschaft fordern von seiner Seele, angefangen von der Stunde des Aufstehens bis zu 

gegenwärtigen Prüfung, Stunde um Stunde, Zeit um Zeit; und zuerst über die Gedanken, dann aber über 

die Worte, dann über die Werke […]. Der vierte: Verzeihung erbitten von Gott Unserem Herrn für die 

Verfehlungen. Der fünfte: Besserung sich vornehmen mit Seiner Gnade“ (Ex 43). T. GALLAGHER hat diese 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 77 

 

   

lernt der Exerzitant, über die Gebetszeit hinaus, sein Leben zu betrachten, um so zur grö-

ßeren Kenntnis der Unterscheidung zu gelangen.377  

All die genannten Voraussetzungen, Mittel und Methoden sind für Ignatius sehr wichtig, 

denn sie dienen einer guten Vorbereitung der Seele, um die eigentliche Unterscheidung 

nach dem Willen Gottes zu ermöglichen bzw. die richtige Disposition zu finden. 378 

5. Erkennen des Willens Gottes 

Unter den Bedingungen, dass der Mensch allen Dingen gegenüber gleichmütig geworden 

ist, Gott über allem liebt und seinen Willen klar erkennen will, beschreibt Ignatius auf 

drei Wegen, wie man mit Sicherheit den Willen Gottes finden kann. Diese drei verschie-

denen Arten stellen für ihn die Antwort auf die Frage: ,Wie weiß ich, dass dies es ist, was 

Gott von mir will?‘, dar. Sie finden sich in den geistlichen Übungen und können aus die-

sen abgeleitet und erklärt werden.379 Im Folgenden will ich diese drei verschiedenen Ar-

ten darstellen, die Ignatius als „drei Zeiten“ (Ex 175-178) bzw. drei Modi380 versteht. In 

diesen beschriebenen Arten ist es dem Menschen möglich, eine Entscheidung zu treffen, 

die Gottes Willen entspricht. 

5.1. Erster Modus: Klarheit ohne Zweifel 

Als ersten Modus nennt Ignatius jene Art, in der es ohne Zweifel einfach klar ist, was 

Gott will. Das sei dann,  

„,wenn Gott Unser Herr den Willen so bewegt und an sich zieht, daß eine ihm ergebene Seele, 

ohne zu zweifeln oder auch nur zweifeln zu können, dem folgt, was gezeigt wird, wie Sankt 

Paulus und Sankt Matthäus taten, als sie Christus Unserem Herrn nachfolgten.“ (Ex 175)  

 

In diesem Modus müssen also drei konkrete Bedingungen erfüllt sein, die diesen charak-

terisieren. Als Erstes muss dem Menschen in einem Ereignis etwas klar gezeigt werden. 

Dazu wird zweitens der Wille des Menschen hinbewegt und drittens könne der Mensch 

über dieses Ereignis nicht zweifeln. Ignatius nennt als Beispiele, an denen er diesen Mo-

dus erfüllt sieht, Paulus und Matthäus. Paulus berichtet von einem Ereignis in seinem 

                                                 
Gebetsweise des hl. Ignatius in einem eigenen Werk ausführlich beschrieben: The Examen Prayer, New 

York 2006. 
377 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 63-64. 
378 Vgl. ebd., 64. 
379 Vgl. ebd., 65. 
380 Hans Urs von Balthasar übersetzt mit dem Wort ,Zeit‘. Im Text im Original des hl. Ignatius gibt es dafür 

zwei verschiedene Worte: ,tiempo‘ (Zeit) und ,modo‘ (Modus). Ich werde in meinem Text Gallagher folgen 

und mich für das Wort Modus/Art entscheiden, da es mir verständlicher zu sein scheint, vgl. dazu T. GAL-

LAGHER, Will of God, 150-151 (FN 2). 



78                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Leben: „Ihr habt doch von meinem früheren Lebenswandel im Judentum gehört und 

wisst, wie maßlos ich die Kirche Gottes verfolgte und zu vernichten suchte. [...] Als es 

aber Gott gefiel [...] in mir seinen Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Völkern 

verkünde, da zog ich nicht Fleisch und Blut zu Rate“ (Gal 1,13-16). Diese ,Offenbarung‘ 

von der Paulus spricht, wird in der Apostelgeschichte näher beschrieben: 

„Unterwegs aber, als er sich bereits Damaskus näherte, geschah es, dass ihn plötzlich ein Licht 

vom Himmel umstrahlte. Er stürzte zu Boden und hörte, wie eine Stimme zu ihm sagte: Saul, 

Saul, warum verfolgst du mich? Er antwortete: Wer bist du, Herr? Dieser sagte: Ich bin Jesus, 

den du verfolgst. Steh auf und geh in die Stadt; dort wird dir gesagt werden, was du tun sollst.“ 

(Apg 9,3-6)  

 

In Damaskus, ließ sich Paulus nach seiner Heilung taufen und „sogleich verkündete er 

Jesus in den Synagogen“ (Apg 9,20). Es sind die drei Bedingungen, die Ignatius nennt, 

erfüllt: Zuerst erschien Jesus dem Paulus, Paulus konnte nicht anders als seiner Weisung 

zu folgen und aus seinen Briefen wird klar, dass er nie daran Zweifel hatte.381 Bei Mat-

thäus war es ähnlich, als ihn Jesus zur Nachfolge berief.382 Neben diesen beiden Beispie-

len von Ignatius selbst, seien noch zwei weitere von Gallagher angefügt, anhand derer er 

weitere Erklärung gibt, um den ersten Modus klar zu erkennen:  

Malia war im letzten Schuljahr und wurde angesprochen, dass sie für das Ordensleben 

geeignet sei. Bis zu diesem Zeitpunkt dachte sie nie darüber nach und auch später nicht 

mehr, denn für sie war dieser Lebensweg keine Option.383 

„Es geschah an einem Sonntagmorgen […]. Malia machte kurz Pause für einen Besuch in der 

Kapelle. Als sie gerade dabei war sich niederzuknien, erfuhr sie einen mächtigen Schrecken – 

wie ein Blitz der geradewegs von Kopf bis Fuß durch sie ging. Sie fühlte sich mit ihrem ganzen 

Sein emporgehoben zu einem aufwallenden ,Ja!‘ […] Da war ein Empfinden von großem Frie-

den und Freude und Richtungsweisung.“384  

 

Dieses Ereignis war für sie sicher und sie zweifelte nie daran. Von diesem Moment an 

wusste sie, dass sie zum Ordensleben berufen war und welche Ordensgemeinschaft es 

sein sollte.385 Später erfuhr sie eine große geistliche Trostlosigkeit, nie aber wich von ihr 

die innere Sicherheit um ihre Berufung. „Als sie darüber nachdachte, glaubte sie, dass 

                                                 
381 Diese Erfahrung ist in anderen Briefen des Paulus reichlich beschrieben (1 Kor 9,1; 15,8-10; Eph 3,2-4; 

Phil 3,5-12). 
382„Als Jesus weiterging, sah er einen Mann namens Matthäus am Zoll sitzen und sagte zu ihm: Folge mir 

nach! Da stand Matthäus auf und folgte ihm.“(Mt 9,9) 
383 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 71-72. 
384 Ebd., 72 [Übers. A.S.]. Text im Original: „It happened on a Sunday morning […]. Malia had stopped to 

make a visit in the chapel. As she began to kneel down she experienced a powerful shock – like a lightning 

bolt that went straight through her from head to feet. She felt her whole being lifted up in a surging ,yes!’ 

[…] There was a sense of great peace and joy and direction.“ 
385 Vgl. ebd., 73. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 79 

 

   

diese Sicherheit tatsächlich davon kam, dass es wesentlich Gottes Entscheidung war; sie 

hat nur freiwillig zugestimmt, um es zu akzeptieren“.386 Wiederum werden die drei Be-

dingungen klar: Malia wurde ein entscheidendes Erlebnis in der Kapelle geschenkt, in 

dem sie ihre Berufung klar erkennen konnte, ihr Wille war dazu geneigt, ein ,Ja‘ zu geben, 

wo früher immer ein ,Nein‘ geherrscht hatte und im weiteren Leben gab es für sie keine 

Zweifel an diesem Ruf Gottes.  

Das zweite Beispiel: Andreas war seit zwölf Jahren Diözesanpriester und glücklich in 

seinem Dienst. In seinen Exerzitien vor der Weihe hatte er ein „klares Empfinden“,387 

diesen Weg zu gehen. Es tauchte aber nun die Frage auf, ob Gott von ihm wolle, dass er 

Jesuit werde. Die Gemeinschaft und die Gelübde wurden für ihn anziehend und die Frage 

beschäftige ihn. In seinem Gebetsleben legte er diese Frage Gott hin und sprach darüber 

mit seinem geistlichen Begleiter, er machte Exerzitien – aber all das brachte ihm keine 

Klarheit.388 Er berichtet anschließend folgendes: 

„Es war nicht das Herzstück meines Gebetslebens [die Frage nach dem Ruf zu den Jesuiten]. 

Dieses hatte den Fokus auf meine Beziehung zum Vater, Sohn und Heiligen Geist. […] Eines 

Tages war mein Gebet eine Art, des Seins mit der Dreifaltigkeit. Als das Gebet zu Ende ging, 

fast schon nebensächlich, geschah es, als ob der Vater zu mir sagte: ,Oh, nebenbei, nicht als 

Jesuit.‘ Im Kern war es ein klares ,Nein‘, ein ganz klares Empfinden über das ,Nein‘. Der 

Vater hatte mich dazu gerufen, ein Diözesanpriester zu sein. Da war keine Bewegung des 

Heiligen Geistes in Richtung Ordensleben.“389 

 

Nach diesem Erlebnis im Gebet, tauchte die Frage nach den Jesuiten nie wieder auf und 

auch sein Leben als Diözesanpriester wurde intensiver und schöner.390 Auch hier liegen 

die drei Bedingungen auf der Hand: Andreas wurde im Gebet gezeigt, was Gottes Wille 

war, er nahm diesen an und hatte danach Frieden, ohne Zweifel.  

In all diesen Fällen, war es Gottes Gnade, die diese Klarheit mit sich brachte. Keine dieser 

vier Personen konnte durch ihr eigenes Tun diese Situation herbeiführen, sie war ein 

freies Geschenk aus Gottes Hand. Die Aufgabe der Einzelnen bestand lediglich darin, 

                                                 
386 Vgl. ebd., 71-73, Zitat auf Seite 73 [Übers. A.S.]. Text im Original: „As she reflects on this, she believes 

that certitude comes from the fact that essentially the decision was God’s; she only freely consented to 

accept it“. 
387 Ebd., 75 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„clear sense“… 
388 Vgl. ebd., 74-75. 
389 Ebd., 75-76 [Übers. A.S.]. Text im Original: „It wasn’t the centerpiece of my prayer. That focused on 

my relationship with the Father, Son, and Holy Spirit. […] One day, my prayer had been a way of being 

with the Trinity. As the prayer was ending, almost as an aside, it was as though the Father were saying to 

me, ,Oh, by the way, not as a Jesuit.’ Basically it was a clear no, a very clear sense of no. The Father had 

called me to be a diocesan priest. There was not a movement of the Holy Spirit toward religious life.“ 
390 Vgl. ebd., 75-77. 



80                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

dieses Geschenk Gottes zu erkennen und dementsprechend in ihrem Leben zu reagie-

ren.391 Gallagher beschreibt anhand fünf konkreter Fragen weitere Kriterien zur Prüfung 

– sozusagen als Weiterführung der Bedingungen des kurzen Textes des hl. Ignatius: 

Als Erstes müsse sich die Person fragen, was genau ihr gezeigt wurde, ob es z.B. bei 

einem Erlebnis, das die Frage der Berufung nach dem Ordensleben betrifft, nur eine Ah-

nung war, oder aber – wie bei Malia – auch eine konkrete Ordensgemeinschaft gewesen 

ist. Als Zweites nennt er die Frage, ob der Wille der Person nicht nur bewegt wurde, 

sondern zustimmend bewegt wurde. So müsse es immer eine Zustimmung sein, wie im 

Falle der Malia. Als nächste Frage wäre es wichtig zu prüfen, ob die Person im weiteren 

Lebenslauf nicht an diesem Erlebnis zweifle, sondern sich diese Entscheidung vertiefe. 

So war es beispielsweise im Falle des Andreas. Sein priesterliches Leben in der Diözese 

vertiefte sich. Als Nächstes fragt Gallagher, ob die Unterscheidung mit der geistlichen 

Begleitung besprochen wurde, denn für Ignatius ist es, selbst in dieser ersten Zeit nicht 

möglich, solche Erfahrungen in Isolation richtig zu verstehen. Als fünfte und letzte Frage 

wäre es nötig, darüber zu reflektieren, ob dieses Geschenk Gottes nicht nur angenommen, 

sondern entsprechend dieser Erkenntnis auch umgesetzt wurde. Denn in diesem Modus 

brauche es keine weitere Unterscheidung, sondern nur die Umsetzung in die Tat.392  

Da dieser erste Modus ein freies Geschenk Gottes an den Menschen ist, in dem der 

Mensch nur erkennen und handeln muss, bleibt die Frage offen, wie man unterscheiden 

könne, wenn Gott diese Gnade nicht gibt. „Dann, so sagt Ignatius, ruft Gott uns dazu auf, 

nach dem zweiten oder dritten Modus zu unterscheiden.“393 

5.2. Zweiter Modus: Erfahrungen deuten 

Die zweite Art, eine Entscheidung nach dem Willen Gottes zu treffen, sei dann, 

„wenn Klarheit und Einsicht genug empfangen wird, von der Erfahrung in Tröstung und Trost-

losigkeit her und aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geister.“ (Ex 176) 

 

Wieder nennt Ignatius Bedingungen. Er geht hier weiterhin von Klarheit bzw. Einsicht 

aus, die aber nicht wie im ersten Modus als reines Gnadengeschenk schon gegeben ist, 

sondern aus dem Leben herausgefiltert werden muss, bis sie hinreichend ist, um zu einem 

Erkennen zu führen. Als ,Filter‘ erwähnt er hierzu zwei ,Siebe‘, durch die die Unterschei-

dung gehen muss: Zum einen kommt sie aus der geistlichen Erfahrung von Trost und 

                                                 
391 Vgl. ebd., 81. 
392 Vgl., ebd., 81-82. 
393 Ebd., 82 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Then, Ignatius says, God is calling us to discern according to 

a second or third mode.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 81 

 

   

Trostlosigkeit und zum anderen aus der Erfahrung, die Geister zu unterscheiden, die im 

Inneren des Menschen wirken. Interessant dabei ist, dass Ignatius hier zweimal von ,Er-

fahrung‘ spricht. Damit wird unweigerlich betont, dass die Klarheit nicht ohne das leben-

dige Wirken Gottes, das sich durch Erfahrung im Menschen zeige, erlangt werden 

könne.394 Ignatius erwähnt diese Art der Unterscheidung in der zweiten Exerzitienwoche. 

Während dieser Zeit betrachtet der Übende das Leben Jesu in den Evangelien, und Ig-

natius geht davon aus, dass aus diesen Betrachtungen jene Erfahrung erwachse, die zur 

Unterscheidung dienen soll.395 Schwienhorst-Schönberger spricht ebenfalls davon, dass 

in der Hl. Schrift nicht die Buchstaben das Wichtige seien, sondern es darin um die Er-

fahrung mit Gott gehe, die festgehalten wurde.396 So kann man sagen, dass die gelebte 

Erfahrung der Menschen mit Gott, welche in der Hl. Schrift enthalten ist, die eigene Er-

fahrung mit Gott unterstützen kann.  

Gott selber ist es, der den Übenden zu jener Entscheidung bewegen wolle, die ihn im 

Leben wahrhaft glücklich macht. Als Merkmal dafür wären die inneren Bewegungen in 

der Zeit des Trostes zu beobachten. Jene Entscheidung, die Gott nicht möchte, würde in 

der Zeit der Trostlosigkeit erfahren werden. Damit bilden diese inneren Bewegungen im 

Herzen des Menschen, das ,Material‘, das in diesem Modus unterschieden werden 

muss.397 Erst wenn genügend Klarheit in diesem ,Material‘ vorhanden ist, kann dieser 

Modus erfolgreich sein. Was jedoch Trost und Trostlosigkeit ist, erklärt Ignatius genü-

gend und sollte auch dem, der unterscheiden muss, sehr gut nahegebracht werden.398 Ig-

natius erklärt in den Regeln zur Unterscheidung der Geister: „[W]ie uns im Trost jeweils 

mehr der gute Geist führt und berät, so in der Trostlosigkeit der böse“ (Ex 318). Dadurch 

wird deutlich, dass für ihn die Erfahrungen von Trost und Trostlosigkeit mit der Unter-

scheidung der Geister zusammenhängt. Weil es für diesen Modus maßgeblich ist, zwi-

schen Trost und Trostlosigkeit unterscheiden zu können, braucht es hierfür eine ausführ-

liche Erklärung. Diese findet sich im Regelwerk zur Unterscheidung der Geister und be-

trifft den dritten und vierten Punkt dieser Regeln (vgl. Ex 316-317). Gallagher bemerkt 

zu diesen beiden Punkten der Regel: „[J]e größer unser Wissen über diese Regeln ist, 

                                                 
394 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 48. 
395 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 272. 
396 Vgl. SCHWIENHORST-SCHÖNBERGER, Ludger: Die revidierte Einheitsübersetzung. Vortrag für die Fort-

bildung für die Pastoralen Mitarbeiter der Erzdiözese Wien, Wien 21. März 2017. 
397 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 48. 
398 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 272. 



82                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

desto besser sind wir vorbereitet, um [in diesem zweiten Modus] unterscheiden zu kön-

nen.“399 Aus diesem Grund möchte ich nun ausführlich auf diese beiden Punkte eingehen. 

5.2.1. Erklärung der Regel zur Unterscheidung der Geister 

5.2.1.1. Der geistliche Trost 

Ignatius erklärt den Trost wie folgt: 

„Die dritte [Regel]. Vom geistlichen Trost. Ich rede von Trost, wenn in der Seele eine innere 

Bewegung sich verursacht, bei welcher die Seele in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu 

entbrennen beginnt und demzufolge kein geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in 

sich zu lieben vermag, es sei denn im Schöpfer ihrer aller. Desgleichen: wenn einer Tränen 

vergießt, die ihn zur Liebe Seines Herrn bewegen, sei es aus Schmerz über seine Sünden oder 

über das Leiden Christi Unseres Herrn oder über andere unmittelbar auf Seinen Dienst und 

Lobpreis hin geordnete Dinge. Und endlich nenne ich Trost jede Zunahme von Hoffnung, 

Glaube und Liebe, und jede innere Freudigkeit, die ihn zu den himmlischen Dingen ruft und 

zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihn besänftigt und befriedet in seinem 

Schöpfer und Herrn.“ (Ex 316) 

 

Das Erste, das er erwähnt, ist ,geistlicher‘ Trost. Demnach unterscheidet Ignatius hier 

zwischen einem Trost, der geistlich ist und einem anderen, der nicht geistlicher Natur ist, 

wobei hier keine Wertung entstehen soll im Sinne, dass der geistliche der bessere wäre, 

sondern es ist bloß eine Klarstellung, auf welcher Ebene der Trost beschrieben werden 

soll. ,Geistlich‘ wird von Ignatius so verstanden, dass es auf das Glaubensleben und die 

Verfolgung des Willens Gottes gerichtet ist.400 Das kann anhand des Wortes ,geistliche 

Begleitung‘ erklärt werden. Begleiter gibt es viele im Leben: Ärzte begleiten in medizi-

nischer Sicht den Krankheitszustand ihrer Patienten, Psychologen kümmern sich in der 

Begleitung um die Psyche des Menschen, etc. Unter ,geistlicher‘ Begleitung versteht Ig-

natius aber einen Begleiter, der den zu Begleitenden zu Gott hinführen – d.h. begleiten – 

soll. Damit betrifft ,geistlich‘ den Blick auf Gott, sozusagen das Glaubensleben und den 

Willen Gottes.401   

Als Trost versteht Ignatius Freude, Frieden, Liebe etc.402 Das sind Zustände, die nicht 

                                                 
399 T. GALLAGHER, Will of God, 100 [Übers. A.S.]. Text im Original: „[T]he greater our knowledge of 

these Rules, the better prepared we will be to discern.“ 
400 Gallagher erklärt drei verschiedene Arten, wie innere Bewegungen beschrieben werden können: psy-

chisch, moralisch und geistlich. Mit ,psychisch‘ meint er die Bewegungen der Gefühle: ob jemand zornig 

wird, traurig, ängstlich etc. Die ,moralische‘ Seite der Bewegungen seien erkennbar an den Handlungen, 

ob das Handeln in Übereinstimmung mit der Weisung des Evangeliums ist, des Doppelgebotes der Liebe 

etc. In diesen Bewegungen findet besonders eine Beobachtung der Beziehungen statt, wie sich diese im 

Leben verändern. Als ,geistlich‘ wird die Ebene des Glaubens und der Verfolgung des Willens Gottes be-

obachtet, ob innere Bewegungen den Menschen Gott näher bringen, oder von ihm wegführen (vgl. T. GAL-

LAGHER, Discernment of Spirits, 21-22). 
401 Vgl. ebd., 48-49. 
402 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 18, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 272. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 83 

 

   

zwingend etwas mit dem Glauben zu tun haben müssen. Freude kann eine Mutter erleben, 

wenn sie ihren Sohn, den sie liebt und der seit Jahren nicht mehr bei ihr war, wieder sieht. 

Freude ist erlebbar beim Hören einer Musik, die das Herz des Menschen berührt, manch-

mal sogar unter Tränen. Aber all diese Freuden müssen nicht unbedingt ein geistlicher 

Trost, also für das Glaubensleben von Bedeutung sein. Sie können, so schreibt Ignatius, 

vom ,guten Geist‘ ähnlich wie ein Sprungbrett für geistliche Tröstungen gebraucht wer-

den, um den Menschen zu Gott zu führen, müssen es aber nicht.403 Er beschreibt als Kri-

terium für diese Art von Trost, „wenn die Seele in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu 

entbrennen beginnt“ (Ex 316). Das Ziel, auf das sich der Trost richtet, den Ignatius meint, 

ist Gott.404 Die verschiedenen Arten des geistlichen Trostes zu vermitteln, sei sehr 

schwierig, meint Gallagher. Hätte man Ignatius selbst gefragt, was geistlicher Trost im 

Letzten ist, hätte er geantwortet: „Das ist eine Erfahrung des geistlichen Trostes, das ist 

eine andere, das ist wieder eine andere“405 usw. D.h. er geht von der Praxis der Erfahrung 

aus, um dem, der es verstehen will, einen Sinn – ein Empfinden – dafür zu vermitteln. Es 

geht sozusagen um das ,Erspüren‘ des Geistes, bzw. des Heiligen Geistes, der so etwas 

schenkt. Es geht im Tiefsten um ein Kennenlernen, wer Gott ist, der diese Erfahrungen 

schenkt.406 Ein Beispiel soll das verdeutlichen. Als die hl. Thérèse von Lisieux an einer 

Henne vorüberging, die ihre Küken unter ihren Flügeln barg, bliebt sie stehen. Als Pauline 

sie zum Weitergehen aufforderte, berichtet die, dass Thérèses Augen mit Tränen gefüllt 

waren und als Pauline sie darauf ansprach, konnte Thérèse nicht reden. Später erklärte 

Thérèse, dass sie weinte, weil sie erkannte, dass Gott genau so wie die Henne die Küken 

bei sich sammelte, auch an ihr handelte, weil sie immer unter seinen Flügeln geborgen 

war.407 Aus diesem Erlebnis lassen sich die zwei Arten des Trostes gut aufzeigen. Zuerst 

war Thérèse bloß durch das Ereignis, dass die Henne ihre Küken unter ihren Flügeln barg, 

berührt. Das hatte aber zuerst keine geistliche Natur, es war ein einfacher Trost. Dieser 

anfängliche Trost wurde aber von Gott in einen geistlichen Trost weitergeführt. Als ihr 

das Schriftwort einfiel, wie Gott seine Flügel über die Seinen ausbreitet,408 beginnt das, 

                                                 
403 Vgl. Ex 317 bzw. dazu Gallaghers Ausführungen zum Stichwort ,Sprungbrett‘ (Discernment of Spirits, 

50). 
404 Vgl. ebd., The Discernment of Spirits., 48-49. 
405 Ebd., 51 [Übers. A.S.]. Text im Original: „This is an experience of spiritual consolation, this is another, 

this is yet another“. 
406 Vgl. ebd. 
407 Vgl. THÉRÈSE VON LISIEUX, Her Last Conversations. Translated from the Original Manuscripts by John 

Clarke O.C.D.., Washington D.C. 1977, 60. 
408 Vgl. „Wie oft wollte ich deine Kinder um mich sammeln, so wie eine Henne ihre Küken unter ihre 

Flügel nimmt“ (Mt 23,37) bzw. „Ja, du [Gott] wurdest meine Hilfe; jubeln kann ich im Schatten deiner 

Flügel.“ (Ps 63,7) Diesen Gedanken erwähnt Gallagher, wenn er die Erzählung von der hl. Thérèse auslegt 

(Discernment of Spirits, 50). 



84                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

was Ignatius als innere Bewegung beschreibt, die zu Gott hingeht. Da versteht Thérèse 

plötzlich etwas von Gott, das sie tröstet. Dieser Trost greift bis in ihre persönliche Glau-

benssicht ein, indem sie erkannte, dass Gott ebenso an ihrem Leben handelte, wie die 

Henne an den Küken.409 Anhand des Beispiels der Thérèse liegt es auf der Hand, nicht-

geistliche Tröstungen von anderen zu unterscheiden, die für die Findung des Willens Got-

tes relevant sind. Dazu braucht der Mensch ein Mindestmaß an Sensibilität und geistigem 

Empfinden.410 „Diese Fähigkeit [zwischen geistlichem und nicht-geistlichem Trost zu un-

terscheiden] erlaubt ihnen [den Übenden], einerseits die Vermeidung von geistlichen 

Schlussfolgerungen aus nicht-geistlichen Tröstungen und andererseits die Stärke zu ge-

winnen, die Gott aus dem echten geistlichen Trost ersehnt.“411 Ich möchte zur Erläuterung 

ein Lebensbeispiel einer mir bekannten Person darstellen:412 Felix war in seinem Leben 

im inneren Zwiespalt, ob Gott ihm das Ordensleben oder die Ehe als Lebensweg zeigte. 

Im Gebet empfand er viel Freude, und die Ordensgemeinschaft war nicht abgeneigt, ihn 

aufzunehmen. Er aber war sich nicht sicher, ob er diesen Weg wählen sollte. Nach den 

Jahren der Ausbildung, verliebte er sich in Lydia. Jedes Mal, wenn er sie traf, empfand 

er größere Freude als im Gebet und fühlte sich mit ihr sicher. Da er meinte, dass dies der 

Fingerzeig Gottes sei, verlobte er sich nach kurzer Zeit, ohne eine genauere Prüfung die-

ses Trostes, und heiratete Lydia. Später stellte sich heraus, dass diese größere Freude nur 

die Gefühle der Verliebtheit waren. Felix hatte also aus einer rein menschlichen Regung 

(durch die Phase der Verliebtheit) auf eine geistliche Tröstung von Gott geschlossen, 

ohne diese richtig verstanden zu haben. Dieser falsche Schluss führte seine innere Bewe-

gung nicht zu Gott, sondern entfernte sie im weiteren Verlauf der Beziehung. Dies ist ein 

Beispiel dafür, dass nicht-geistliche Tröstungen nicht mit geistlichen Tröstungen ver-

wechselt werden dürfen. Ein anderes, gegenteiliges Beispiel erzählt Gallagher: 

„[Ein] Mann war eines Tages aufgrund einer schwierigen Situation bedrückt. Er stellte sich 

dieser und die Angelegenheit ging gut aus. Diese Erfahrung zeigte ihm erneut, dass der un-

endliche Gott ihn kennt und liebt. Als er nach Hause fährt, weitet sich sein Herz, im glückli-

chen Empfinden über Gott, der ihm nahe ist in Zeiten der Not.“413 

 

                                                 
409 Vgl. ebd. 
410 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 100. 
411 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 51 [Übers. A.S.]. Text im Original: „This ability permits them, 

on the one hand, to avoid drawing spiritual conclusions from non-spiritual movements and, on the other, to 

gain strength as God desires from genuinely spiritual consolation.“ 
412 Ich habe dabei Namen und biografische Daten soweit verändert, dass der Sinngehalt der Aussage erhal-

ten bleibt, diese reale Person jedoch unkenntlich wird. 
413 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 52 [Übers. A.S.]. Text im Original; „[A] man has been worried 

about a difficult situation to be faced at work this day. He has faced it and matters have gone well. The 

experience reveals to him afresh expands in a happy sense of love for the God who is so close to him in 

time of need.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 85 

 

   

Dieses Beispiel, genauso wie das der hl. Thérèse, macht deutlich, was Ignatius mit „in 

Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu entbrennen“ (Ex 316) meint. Denn in diesen Situ-

ationen beginnt eine Liebe zu Gott im Herzen zu entstehen, die vorher nicht war. Solche 

Erfahrungen können aber in Dauer und Intensität verschieden sein. Während der Mann 

im Auto einfach das Empfinden hat, glücklich zu sein, ist Thérèse so stark berührt, dass 

sie sogar weint. „Solche Unterschiede in Dauer und Intensität charakterisieren alle For-

men des geistlichen Trostes.“414   

Im Anschluss nennt Ignatius als weiteres Merkmal, dass jener geistlich Getröstete „kein 

geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn 

im Schöpfer ihrer aller“ (Ex 316). Mit der Erfahrung des Trostes weitet sich das Herz, 

wie am Beispiel des Mannes, der in der schwierigen Situation Gottes Hilfe empfand. Die-

ses ,Ding‘ (die schwere Situation) sah der Mann nun im Lichte des Schöpfers. Genauso 

betrachtete Thérèse ihre Situation nun in Gott. Deshalb bildet, im geistlichen Trost, 

manchmal eine nicht-geistliche Tröstung dieses Sprungbrett, durch das Gott wirken kann 

und der Seele eine Tröstung im geistigen Bereich zuteilwerden lässt.415   

An dritter Stelle erwähnt Ignatius, „wenn einer Tränen vergießt“ (Ex 316), entweder aus 

Reue über begangene Sünden, oder aus Liebe zum Leiden Christi oder Ereignisse die auf 

ihn hingeordnet sind. (Vgl. ebd.) Bei der Sünderin, die in das Haus des Pharisäers kommt, 

um aus Liebe zu Jesu seine Füße mit ihren Tränen zu waschen und mit ihrem Haar zu 

trocknen,416 zeigt sich, was Ignatius mit Tränen der Reue meint. Bei der hl. Thérèse wird 

deutlich, dass ihre Tränen auf den Lobpreis Gottes hingerichtet waren. Damit ist ausge-

sagt, dass Ignatius diesen geistlichen Trost nicht ausschließlich ,im Geiste‘ versteht, son-

dern dass der ganze Mensch getröstet werden kann, auch in seiner emotionalen, leiblichen 

Seite. Dies bedeute jedoch nicht automatisch, dass jede Emotion sofort geistliche Folgen 

haben muss.417   

Dann nennt Ignatius weiter „jede Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe“ (Ex 316). 

Gerade bei dieser Art der Tröstung gibt es ein Vorher und ein Nachher. Zum Beispiel 

hatte ein Mann im Gebet viele Zerstreuungen und nur wenig Vertrauen in Gottes Gegen-

wart. Er rief sich eines Tages die Bibelstelle von Mt 28,20 („Seid gewiss: Ich bin bei 

euch“) in Erinnerung und empfand dabei tiefen Trost, verbunden mit der Einsicht, dass 

                                                 
414 Ebd., 52-53 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Such variations in duration and intensity characterize all 

forms of spiritual consolation.“ 
415 Vgl. ebd., 50. 
416 Vgl. Lk 7,36-50. Dieses Beispiel erwähnt Gallager in: Discernment of Spirits, 54. 
417 Vgl. ebd., 53. 



86                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Gott wirklich bei ihm ist. In späteren Zeiten der Zerstreutheit gelang es ihm, trotz neuer-

licher Zerstreuung, im Gebet und der Gegenwart Gottes zu bleiben.418 Hier ist eindeutig 

eine Zunahme an Glauben vorhanden, da dieser Trost den Mann durch eine tiefere Liebe 

im Gebet zu Gott geführt hatte.   

Am Ende dieser Regel erwähnt Ignatius, dass „jede innere Freudigkeit, die ihn zu den 

himmlischen Dingen ruft und zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, [geistlicher Trost 

sei,] indem sie ihn besänftigt und befriedet in seinem Schöpfer und Herrn“ (Ex 316). Das 

bedeutet, dass den Menschen eine Freude zu den himmlischen Dingen zieht – also weg 

von den nur irdischen Dingen –, die mit Gott zu tun haben. Aus dieser Freude erwächst 

Besänftigung und Frieden als Zeichen des geistlichen Trostes. Gallagher erzählt von ei-

nem Kleriker, der am Sonntag von vielen Leuten hörte, wie hilfreich seine Predigt war. 

Da „wandte sich sein Herz in einer sanften Freude Gott zu. Er erfuhr sich in wachsender 

Dankbarkeit für den Ruf Gottes und war hingezogen zu den Mitteln, die ihn stärkten: 

Gebet, Studium und pastorale Arbeit an diesen Menschen.“419 Genau diese Bewegung 

beschreibt Ignatius als geistliche Tröstung: Hingezogen sein zu Gott und Freude und Frie-

den an himmlischen Dingen zu haben, wie beispielsweise Gottes Ruf oder das Gebet oder 

der Dienst an anderen etc.420   

Abschließend kann festgehalten werden, dass all die Gedanken, Regungen und Geister, 

die mit diesen Kriterien zu Gott hinführen und durch eine Tröstung erkennbar sind, gut 

sind und im letzten von Gott selbst geschenkt werden.421 Dies sind die ,guten Geister‘ die 

Ignatius in seiner Regel nennt.422 Wer diese Tröstungen in seinem Alltag erkennt und zu 

deuten weiß, der findet Gott in seinem Leben.423 

5.2.1.2. Die geistliche Trostlosigkeit 

Die vierte Regel des Ignatius beschreibt folgendes: 

„Die vierte [Regel]. Von der geistlichen Trostlosigkeit. Ich nenne Trostlosigkeit alles, was zur 

dritten Regel [vom Trost] in Gegensatz steht, als da ist: Verfinsterung der Seele, Verwirrung 

in ihr, Hinneigung zu den niedrigen und erdhaften Dingen, Unruhe verschiedener Getrieben-

                                                 
418 Vgl. ebd., 55. 
419 Ebd., 56 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„his heart turns to God in quiet joy. He finds himself in-

creasingly grateful for his calling and drawn to the means that strengthen it: prayer, study, and pastoral 

service to his people.“ 
420 Vgl. ebd. 
421 Vgl. ebd., 57. 
422 Vgl. Ex 318: „Denn wie uns im Trost jeweils mehr der gute Geist führt und berät […]“. 
423 Vgl. T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 57. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 87 

 

   

heiten und Anfechtungen, die zum Mangel an Glauben, an Hoffnung, an Liebe bewegen, wo-

bei sich die Seele ganz träg, lau, traurig findet und wie getrennt von ihrem Schöpfer und 

Herrn.“ (Ex 317)424 

 

Als geistliche Trostlosigkeit kennzeichnet er schlichtweg „alles, was zur dritten Regel in 

Gegensatz steht“ (ebd.). Dieser Gegensatz besteht schon in der nicht-geistlichen Trostlo-

sigkeit: Wenn natürlicher Trost Freude, Friede, Liebe, etc. bedeutet, dann ist Trostlosig-

keit Traurigkeit, Unruhe, Hass, etc.425 Dieser Gegensatz wird auf die geistliche Ebene 

übertragen. „Folglich bezeichnet die Phrase geistliche Trostlosigkeit eine affektive 

Schwere (und daher ,Trostlosigkeit‘), die direkt auf unseren Glauben und die Verfolgung 

von Gottes Willen (und daher ,geistlich‘) wirkt.“426 Aus diesem Grund muss in der Trost-

losigkeit wie im Trost unterschieden werden, ob etwas nicht-geistliche oder geistliche 

Trostlosigkeit ist. Wer sich überarbeitet, oder zu wenig Erholung dem Leib gibt wird er-

leben, dass er kraftlos wird, und alles weitere als schwer empfindet: So „werden wir eine 

physisch konstituierte nicht-geistliche Trostlosigkeit erfahren.“427 Wie aber im Trost der 

,gute Geist‘ führen kann, so kann in der Trostlosigkeit der ,böse Geist‘ diese Zeiten wie 

ein Sprungbrett für die geistliche Ebene nutzen.428 Es sei ein Erfahrungsbericht genannt, 

um diese und die weiteren Zeilen des Ignatius zu erläutern. Jane machte Exerzitien und 

erlebte in den ersten Tagen einen tiefen Frieden und empfand Freude, da sie sich Gott 

sehr nahe fühlte. Daher verlängerte sie am dritten Tag ihre Gebetszeiten in den Exerzi-

tien.429 Die nächsten Tage liefen folgendermaßen ab: 

„4. Tag: Jane stand auf mit schlimmen Kopfschmerzen, fühlte sich ausgebrannt und unter 

Spannung. Sie konnte nicht gut beten. Die ganze Freude war wie weggeblasen. Sie war müde 

und traurig und launisch. Schließlich erzählte sie am Abend dem Begleiter über ihre Tätigkei-

ten am Tag davor mit seinen Ergebnissen. Der Begleiter wies sie an, die Gebetszeiten zu ver-

kürzen und mehr zu ruhen.  

5. Tag: Sie folgte der Weisung, betete weniger, aber es fehlte noch immer der Enthusiasmus 

und war mit Schwermut beladen.  

6. Tag: Bei ihrem Morgengebet wurde sie sehr verwirrt. Sie begann an der Gegenwart des 

Herrn zu zweifeln, sogar an den ersten Tagen ihrer Exerzitien. Naja, dachte sie, das alles müsse 

                                                 
424 Ich habe hier den letzten Satz der dritten Regel („Denn wie der Trost das Gegenteil der Trostlosigkeit 

ist, so sind auch die Gedanken, die der Trostlosigkeit entspringen, entgegengesetzt den Gedanken, die aus 

dem Trost entstehen.“ [Ex 317]) bewusst vorenthalten, da ich auf diesen im Kapitel 5.2.1.3. noch genauer 

eingehen werde. 
425 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 11, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 271. 
426 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 60-61 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Thus, the phrase spir-

itual desolation indicates an affective heaviness (and so ,desolation‘) directly impacting our faith and pur-

suit of God’s will (and so ,spiritual‘).“ 
427 Ebd., 61 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„we will experience physically based nonspiritual desola-

tion.“ 
428 Vgl. Ex 317 bzw. dazu Gallaghers Ausführungen zum Stichwort ,Sprungbrett‘, in Discernment of Spi-

rits, 61. 
429 Ebd., 59. 



88                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

sie ihrer wilden Fantasie zuschreiben. Wer war sie, dass ihr ein Geschmack der Anmut des 

Herrn gegeben würde? In ihr begann die Entmutigung zu wachsen, bei dem Gedanken, dass 

sie nicht für ein tiefes Gebetsleben geeignet ist. Ihr Verlangen nach Gott war nur eine Illusion. 

Der Rest des Tages war geprägt von Unruhe, Verwirrung und einem Empfinden der Entmuti-

gung.“430 

 

Aus den ersten Tagen der Exerzitien ist ersichtlich, dass Jane im geistlichen Trost gelebt 

hat und daraufhin ihre Gebetspraxis änderte. Dann aber folgte zuerst eine nicht-geistliche 

Trostlosigkeit, da sie Kopfschmerzen bekam, müde und launisch wurde. Dann aber be-

ginnt sie an der Gegenwart Gottes zu zweifeln. Hier greift diese Trostlosigkeit in das 

Glaubensleben von Jane ein.   

Ignatius beschreibt die geistliche Trostlosigkeit weiter als „Verfinsterung der Seele, Ver-

wirrung in ihr“ (Ex 317). In dieser Zeit erlebt jene Seele, die in dieser geistlichen Trost-

losigkeit ist, keine Klarheit, kein Licht, sondern eine Finsternis, also genau die gegensätz-

liche Bewegung im Inneren des Menschen. Weil in diesem Zustand das Licht fehlt, man-

gelt es auch an Erkenntnis, was im geistigen Bereich geschieht. Ebenso ging es Jane. Sie 

dachte an ,wilde Fantasien‘ und an eine ,Illusion‘. In ihrem Morgengebet wurde sie ,ver-

wirrt‘. Das ist also die erste Form, die Ignatius damit beschreibt: Finsternis und Verwir-

rung in der Seele.431  

Dann fährt Ignatius fort mit seiner Aufzählung: „Hinneigung zu den niedrigen und erd-

haften Dingen“ (Ex 317). Wie der geistliche Trost hinauf zu himmlischen Dingen führt 

(Gebet, Gottes- und Nächstenliebe etc.), so führt die geistliche Trostlosigkeit hinunter zu 

den Dingen, die einen auf die Erde binden: „materieller Komfort, Befriedigung des Kör-

pers in verschiedenen Arten, Erinnerung an solche Dinge der Vergangenheit, Förderung 

von leeren Nebensächlichkeiten, Zerstreuung durch die Medien, das Internet, Geschäf-

tigkeit, oberflächliche Unterhaltung, und ähnliche Tätigkeiten.“432 Ignatius beschreibt mit 

„niedrigen und erdhaften Dingen“ (Ex 317) nicht die Dinge selbst, sondern er stellt ein 

                                                 
430 TONER, Jules: Spirit of Light or Darkness? A Casebook for Studying Discernment of Spirits, St. Louis 

1995, 66 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Day 4: Jane gets up with a bad headache, feeling exhausted and 

under strain. She cannot pray well. All joy has evaporated. She is tired and sad and moody. Finally in the 

evening she tells the director about her action of the previous day and its results. The director advises cutting 

down on prayer time and resting more. Day 5: She follows the advice, prays less but still has no enthusiasm 

and is filled with gloom. Day 6: At her morning prayer she becomes very much disturbed. She begins to 

doubt, the Lord’s presence to her even in the opening days of the retreat. Probably, she thinks, she should 

attribute everything to her overactive imagination. Who is she to be given a taste of the sweetness of the 

Lord? She begins to grow discouraged at the thought that she is not meant for a deep prayer life. Her desire 

for God is just an illusion. The rest of that day is one of disquietude, confusion and a sense of discourage-

ment.“ 
431 Vgl. Ex 317 und T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 62. 
432 Ebd., 63 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„material comforts, gratification of the body in various 

ways, memories of such things from the past, immersion in empty trivia, diversion through the media, the 

Internet, busyness, superficial conversation, and similar occupations.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 89 

 

   

wichtiges Wort voran: ,Hinneigung‘. Für ihn geht es um die innere Bewegung, die weg 

von Gott und zu etwas Niedrigerem stattfindet. Hier spricht Ignatius nicht davon, dass 

Erholung schlecht wäre, diese kann nämlich sogar der Berufung und Arbeit im Weinberg 

Gottes dienlich sein, sondern es geht ihm um eine Bewegung, die aus einer Trostlosigkeit 

heraus entsteht.433 Dieser Gedankengang soll durch ein weiteres Beispiel verdeutlicht 

werden: 

„John hat nach seiner Bekehrung, als ein bisschen über dreißig Jahre alt war, sein Leben jah-

relang dem Herrn hingegeben. Der Glaube, der seiner Arbeit, dem täglichem Gebet, seiner 

Teilnahme in der Kirche und seinem Familienleben, als Antwort auf die Liebe Gottes, Sinn 

gibt, ist das Wichtigste in seinem Leben; denn zu all dem zieht ihn beständig sein Herz, das 

sich in der Liebe zu Gott verzehrt. Sein früherer, egozentrischer und ausschweifender Lebens-

stil hat seit langem aufgehört ihn anzuziehen. Aber nun war das Gebet seit einigen Wochen 

langweilig [bzw. wörtlich trocken] geworden und John befürchte, dass etwas falsch läuft. Gott 

scheint weit weg zu sein, und er fürchte sich, irgendwie gegen den Herrn gefehlt zu haben. Er 

beginnt deshalb an der Echtheit seines ganzen Glaubenslebens zu zweifeln und dadurch, dass 

er in der Anstrengung verbleibt zu beten und zu dienen, wird sein Herz zunehmend schwer 

und aufgewühlt. An diesem Tag fühlt sich John einsam und empfindet, dass er kein Verlangen 

nach dem üblichen Gebet hat. Er würde das Gebet eher verschieben oder einfach weglassen. 

Er überlegt zwischen Channel-surfing im Fernsehen, oder verschiedene Webseiten und Chat-

rooms im Internet zu besuchen und diese Gedanken scheinen ihm willkommen zu sein.“434 

 

Bei John ist klar ersichtlich, dass ihn die geistliche Trostlosigkeit erfasst hatte. Sein Herz 

wurde ,schwer und aufgewühlt‘ und er empfand keine Anziehung mehr zum Gebet. Ob-

wohl er aus seinem egozentrischen Lebensstil ausgestiegen war, beginnt dieser wieder 

anziehend zu werden. Und so beginnt eine Bewegung in seinem Herzen, die weg von 

himmlischen hin zu erdhaften Dingen stattfindet. Kennzeichnend dafür ist, anstatt des 

Gebetes eine andere Handlung zu setzen. Die Zeit, in der Gott wichtig ist, wird nicht mehr 

als belohnend erfahren, sondern als Verlust empfunden.  

„Unruhe verschiedener Getriebenheiten und Anfechtungen, die zum Mangel an Glauben, 

an Hoffnung, an Liebe bewegen“ (Ex 317), empfindet dann die Seele, schreibt Ignatius. 

Genau das verspürte John, wie auch Jane. Beide wurden in ihrem Glaubensleben unsicher 

                                                 
433 Vgl. z.B. den Brief des hl. Ignatius an Schwester Teresa Rejadella vom 11. September 1536 in: IGNATIUS 

VON LOYOLA, Trost und Weisung, 61-63. 
434 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 63 [Übers. A.S.]. Text im Original: „John has dedicated his life 

to the Lord for years following a time of conversion in his early thirties. The faith that gives meaning to his 

work, daily prayer, participation in the church and family life as a response of God’s love is the most 

important thing in his life; to all this, in the love he feels for God, his heart is consistently drawn. His former 

self-centered and self-indulgent lifestyle has long ceased to attract him. But now prayer has been dry for 

some weeks, and John is afraid that something has gone wrong. God seems distant and he fears that he has 

somehow failed the Lord. He begins to doubt the authenticity of his entire life of faith, and, though he 

perseveres in his effort to pray and to serve, his heart is increasingly heavy and troubled. This day John 

feels lonely and finds that he has no desire for his customary prayer. He would rather postpone or simply 

omit the prayer. He considers channel surfing on television or visiting different Web sites and chat rooms 

on the Internet, and the thought seems welcome to him.“ 



90                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

und innerlich unruhig. Das zeigte sich in den verschiedenen Gedanken, die nun auf sie 

einprasselten. Beide begannen an ihrem ganzen Glaubensleben zu ,zweifeln‘. Diese ,An-

fechtung‘ hat nach Ignatius das Ziel, den Glauben, die Hoffnung und die Liebe zu verrin-

gern. Jane hatte den Gedanken, dass „sie nicht für ein tiefes Gebetsleben geeignet ist.“435 

John „würde das Gebet eher verschieben oder einfach weglassen.“436 Sie fühlen sich weit 

weg von Gott und sind angefochten in ihrer negativen ,Getriebenheit‘ Handlungen zu 

setzten, die diesen Mangel an Glauben ausdrücken.437 Das Schlüsselwort für solche Er-

fahrungen bilde das ,Fühlen‘ bzw. ,Empfinden‘. Über diesen besonderen Zustand der 

Seele in der Trostlosigkeit beschreibt Gallagher Folgendes: „Dieses Gefühl sagt nichts 

darüber aus, ob solche hingebungsvollen Personen tatsächlich nicht von Gott geliebt sind, 

sondern ist eher ein klassisches Zeichen für geistliche Trostlosigkeit.“438 Dieses Gefühl 

könne sehr real werden, auch wenn es letztlich eine Lüge darstellt, die erkannt werde 

muss, um richtig damit umgehen zu können.439  

In der Trostlosigkeit fühlt sich „die Seele ganz träg, lau, traurig“ (Ex 317). Wichtig dabei 

sei, diese Zustände zu erkennen und richtig zuordnen zu können, denn wenn die Person 

„nicht geistig wachsam ist und es nicht versteht, der Schaden, den diese drei Haltungen 

verursachen können, allzu offensichtlich ist.“440 Denn schließlich, so schreibt Ignatius, 

sei das letzte Ziel in dieser Phase, dass die Seele sich „wie getrennt [empfindet] von ihrem 

Schöpfer und Herrn.“ (Ebd.) John empfindet, dass er etwas falsch gemacht hat und Gott 

ihn deshalb nicht mehr liebt. Jane denkt an Illusionen. Solche Menschen haben das Emp-

finden, „von ihrem Schöpfer und Herrn“ (Ebd.) getrennt zu sein. „Ignatius charakterisiert 

dieses Gefühl des Getrenntseins bewusst mit den Worten ,als ob‘ [wie]. Obwohl sie füh-

len, von Gott getrennt zu sein, sind diese Personen, die in der geistlichen Trostlosigkeit 

sind, in Wahrheit nicht von Gott getrennt, der immer ,Emmanuel,‘ ,Gott mit uns‘, ist.“441 

Es geht hier um eine Zeit, in der das Empfinden nicht der Tatsache entspricht, an die diese 

Menschen in ruhigen Zuständen ihrer Seele glauben. Deshalb sei es wichtig, diese For-

men der geistlichen Trostlosigkeit zu verstehen, damit diese Menschen in ihrem Glauben 

                                                 
435 J. TONER, Spirit of Light or Darkness?, 66 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„that she is not meant for 

a deep prayer life.“ 
436 T. GALLAGHER, Discernment of Spirits, 63 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„would rather postpone 

or simply omit the prayer.“ 
437 Vgl. ebd., 64-65. 
438 Ebd., 65 [Übers. A.S.]. Text im Original: „This feeling does not signify that such dedicated persons in 

fact have no love of God but is, rather, a classic indication of spiritual desolation.“ 
439 Vgl. ebd. 
440 Ebd., 66 [Übers. A.S.]. Text im Original: …„is not spiritually aware and does not understand this, the 

harm these three attitudes can cause is too evident.“ 
441 Ebd. [Übers. A.S.]. Text im Original: „Though they feel separated from God, persons in spiritual deso-

lation are not in fact separated from the God who is ever ,Emmanuel,‘ ,God with us‘.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 91 

 

   

wachsen können und nicht der Versuchung und Anfechtung erliegen, die der Böse in 

dieser Zeit wirken kann.442 Diese Zustände können genauso wie im Trost verschieden 

sein in Dauer und Intensität, sind aber immer auf den Glauben und die Verfolgung des 

Willens Gottes gerichtet. „Eine Bewegung der Unruhe kann das Gebet einer Person nur 

kurz treffen oder kann eine ganze Gebetszeit charakterisieren, einen Morgen, einen Tag 

oder mehrere Tage.“443 Ebenso kann es in der Intensität variieren, manchmal mit starken, 

andernfalls mit sehr schwachen Gefühlen. 

5.2.1.3. Zur Unterscheidung der Geister 

In dieser Zeit des geistlichen Trostes oder der geistlichen Trostlosigkeit schreibt Ignatius 

am Ende seiner vierten Regel Folgendes: 

„Denn wie der Trost das Gegenteil der Trostlosigkeit ist, so sind auch die Gedanken, die der 

Trostlosigkeit entspringen, entgegengesetzt den Gedanken, die aus dem Trost entstehen.“ 

(Ex 317) 

 

Diese Bewegung der Gedanken versteht Ignatius als Unterscheidung der Geister. Durch 

die Erklärung, die er gibt, ist in den beiden oben angeführten Beispielen von Jane und 

John die Praxis dieser Regel klarer erkennbar. Zuerst fielen sie in den Zustand geistlicher 

Trostlosigkeit und dann erhielten sie Gedanken, die sie weg von Gott gezogen haben. 

Dem entgegengesetzt sind Gedanken in Zeiten des Trostes. So wie Thérèse, aus ihrem 

Erlebnis mit der Henne und den Küken über die Schrift und das Wirken Gottes nachzu-

denken begann, oder dem Mann, der die Stelle aus dem Matthäusevangelium nun besser 

verstand, in der Zeit des Trostes Gedanken geschenkt wurden, die sie tiefer in Gottes 

Liebe und Gegenwart führten,444 ist es genau die entgegengesetzte Bewegung die Ignatius 

hier beschreibt. Interessant ist, dass Ignatius von ,entspringen‘ und ,entstehen‘ der Ge-

danken spricht. Das bedeutet, dass aus diesen Zuständen (des Trostes und der Trostlosig-

keit) Gedanken hervorkommen. Und die Reihenfolge ist eindeutig: Zuerst kommen Trost 

und Trostlosigkeit, dann erst die Gedanken.445 Wenn beispielsweise Thérèse zuerst die 

Henne sah, erwuchs aus dieser Situation der nicht-geistliche Trost, aber aus diesem der 

geistliche Trost, aus dem geistlichen Trost schließlich die Gedanken. Gegensätzlich bei 

Jane: Bei ihr waren zuerst das ,Ausgelaugt-Sein‘ und die Müdigkeit vorhanden, daraus 

                                                 
442 Vgl. ebd., 66-67. 
443 Ebd., 67 [Übers. A.S.]. Text im Original: „A movement of disquiet may touch a person’s prayer only 

briefly or may characterize an entire time of prayer, a morning, a day, or days, at a time.“ 
444 Vgl. Seite 85. 
445 Vgl. ebd., 69-70. 



92                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

erwuchs nicht-geistliche Trostlosigkeit, aus dieser aber geistliche Trostlosigkeit und dar-

aus erst die Gedanken, die sich gegen Gott richteten. Deshalb seien nicht nur Trost und 

Trostlosigkeit entgegengesetzt, sondern auch die Gedanken, entsprechend der jeweiligen 

Quelle, der sie entspringen. Wenn der Mensch in Zeiten des geistlichen Trostes Gedanken 

über Gott, seine Liebe, sein Wirken, die Bestärkung, etc. hat, so hat der Mensch in Zeiten 

der geistlichen Trostlosigkeit Gedanken, die von Gott ablenken, ihn unwichtig machen, 

ihn entmutigen etc.446 Das ist die Unterscheidung welcher Geist nun die Gedanken er-

zeugt, fördert oder bestärkt. Diese Geister wären damit eindeutig erkennbar und das ist 

im vollen Sinne gemeint, wenn Ignatius davon spricht, dass uns „im Trost jeweils mehr 

der gute Geist führt und berät [… und] in der Trostlosigkeit der böse“ (Ex 318).  

Ich möchte abschließend erwähnen, dass man Ignatius so verstehen muss, dass Gott selbst 

es ist, der den geistlichen Trost gibt, aber nie die geistliche Trostlosigkeit aus sich heraus 

geben würde, sondern diese immer eine Zulassung des Feindes darstellt. Wenn der geist-

liche Trost das Ziel hat, uns Klarheit über Gott und seinen Willen zu schenken, so hat die 

geistliche Trostlosigkeit das größere Ziel, wertvolle geistliche Erfahrungen zu machen, 

die im geistlichen Leben weiterhelfen.447 Dazu erklärt Gallagher: „Ignatius meint, dass 

wenn wir glaubensvoll geistlicher Trostlosigkeit widerstehen, wir dann wir geistliche 

Lektionen ,lernen‘, die höchst nützlich sind auf unserem geistlichen Weg.“448 Deshalb 

besteht Ignatius darauf, diese Prüfung über sich ergehen zu lassen, und festzustehen in 

dem, was man vor der Zeit der Trostlosigkeit erkannt hat: „Zur Zeit der Trostlosigkeit 

soll man nie eine Änderung treffen, sondern fest und beständig in den Vorsätzen und der 

Entscheidung stehen, in denen man am Tag vor dieser Trostlosigkeit stand oder in der 

Entscheidung, in der man im vorausgehenden Trost stand.“ (Ex 318) 

5.2.2. Unterscheidung im zweiten Modus 

Im zweiten Modus spricht Ignatius von einer Schwelle, die aus den Erfahrungen von Trost 

und Trostlosigkeit überschritten werden muss. Denn wenn „Klarheit und Einsicht genug 

empfangen wird, von der Erfahrung in Tröstung und Trostlosigkeit her“ (Ex 317), dann 

zeigt Gott klar seinen Willen. Die Erfahrung aus Trost und Trostlosigkeit wird ergänzt, 

durch den Zusatz: „[U]nd aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geis-

ter.“ (Ex 317) Damit meint Ignatius die Gedanken, die dann im Menschen aus solchen 

Situationen hervorgehen. Denn „wie uns im Trost jeweils mehr der gute Geist führt und 

                                                 
446 Vgl. ebd., 70. 
447 Vgl. ebd., 67-68. 
448 Ebd., 68 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Ignatius understands that when we faithfully resist spiritual 

desolation we ,learn’ spiritual lessons highly useful for our spiritual journey.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 93 

 

   

berät, so in der Trostlosigkeit der böse, auf dessen Ratschläge hin wir den Weg nie finden 

können, um das Rechte zu treffen.“ (Ex 318). Diese ,Führung‘ und ,Beratung‘, die sich in 

unseren Gedanken abspielt, weist uns dann in verschiedene Richtungen. Deshalb solle 

der Mensch in diesem zweiten Modus regelmäßig das Leben Jesu in den Evangelien be-

trachten und seine Empfindungen beobachten.449 Dazu sei es hilfreich, die gewonnen Er-

fahrungen aufzuzeichnen, wie es Ignatius selbst tat, da sich dieser Modus über einen län-

geren Zeitraum erstrecke.450 Gerade in diesem Modus der Unterscheidung braucht es ei-

nen geistlichen Begleiter mit Erfahrung, der gute Ratschläge geben kann und das Be-

wusstsein auf diese Momente im Leben schärfen kann. Ohne eine solche Begleitung halte 

dieser Modus sehr viele Fallstricke bereit.451 Je mehr also der Übende im Verständnis 

über geistlichen Trost und Trostlosigkeit lerne, desto mehr wird er im zweiten Modus in 

der Kenntnis des Willens Gottes voranschreiten können. „Die Mittel für ein solches 

Wachstum sind viele: ignatianische Exerzitien mit erfahrenen Begleitern, Lesen, Unter-

richt und wie wir es schon so oft gesagt haben, Führung von geistlichen Begleitern, die 

kompetent sind in der Unterscheidung.“452  

In diesem Modus gehe es darum, zu erkennen, zu welcher Wahl, die getroffen werden 

soll, die inneren Bewegungen des Übenden hinführen. So wie in der Zeit des Trostes Gott 

wirke und zu seinem Willen die Seele bewege, sei in der Trostlosigkeit das Gegensätzli-

che erkennbar und damit jene Entscheidung, die Gott nicht wolle. Als konkrete Hilfestel-

lungen bietet Gallagher Fragen an, die helfen sollen, diesen Vorgang besser zu verstehen: 

„In Zeiten des geistlichen Trostes, zu welcher Wahl fühle ich mich geneigt? Ist diese Neigung 

wiedergekehrt? Genug, sodass ein klares Muster der Neigung zu einer Wahl im geistlichen 

Trost aufgetaucht ist? Ist es soweit genug, sodass – weil ,in Trost jeweils mehr der gute Geist 

führt und berät‘ – ich vertrauensvoll urteilen kann, mit der Hilfe meines geistlichen Begleiters, 

dass Gott mich zu dieser Wahl ruft? Ist diese Beratung weiterhin bestätigt durch die gegen-

sätzliche Neigung in der Zeit der geistlichen Trostlosigkeit – jene Zeit, in der der böse Geist 

führt und berät?“453 

 

                                                 
449 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 87. 
450 Vgl. das geistliche Tagebuch des Ignatius in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 353-428. bzw. den 

Kommentar von T. GALLAGHER, Will of God, 85, 87. 
451 Vgl. ebd., 100-101. Vgl. das Beispiel von John im Kapitel über die geistliche Trostlosigkeit (5.3.1.2., 

Seite 89-90). 
452 Ebd., 100. [Übers. A.S.]. Text im Original: „The means for such growth are many: Ignatian retreats with 

experienced directors, reading, classes, and, as we have said so often, accompaniment by spiritual guides 

knowledgeable in discernment.“ 
453 Ebd., 88 [Übers. A.S.]. Text im Original: „In times of spiritual consolation, to which option have I felt 

inclined? Has this inclination recurred? Enough so that a clear pattern of inclination to one option when in 

spiritual consolation has emerged? Enough so that, since ,in consolation the good spirit guides and counsels 

us more,’ I may confidently judge, with the aid of my spiritual guide, that God is calling me to this option? 

Is this judgment further confirmed by the opposite inclination in time of spiritual desolation – the time 

when the bad spirit guides and counsels?“ 



94                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Ignatius selbst praktizierte in seinen schwierigen Situationen diesen Modus. Durch seine 

Aufzeichnungen ist uns seine Vorgehensweise gut überliefert.454 Im Jahre 1544 war er 

mit seiner Gemeinschaft vor die Frage gestellt, ob eigener Besitz und Einkommen der 

Wille Gottes für sie sein sollten.455 Es war eine Entscheidungssituation, in der Ignatius 

zwischen zwei guten Optionen zu wählen hatte. Um zu einer Entscheidung nach Gottes 

Willen zu gelangen, schrieb er in seinem geistlichen Tagebuch nieder, in welchem Zu-

stand er welche innere Bewegung er verspürte: 

„Samstag […] Fülle von Andacht in der Messe, mit Tränen gesteigertem Vertrauen auf unsere 

Herrin; dann und den ganzen Tag mehr für gar nichts. [d.h. für radikale Armut …]  

  

Sonntag […] Dasselbe; dann und den ganzen Tag mehr für gar nichts. […]  

 

Montag […] Dasselbe und mit noch anderem Verspüren; und den ganzen Tag mehr für gar 

nichts. Und am Abend komme ich mit Streben in große Nähe zu unserer Herrin, mit großem 

Vertrauen. […]  

 

Dienstag […] Vor, in und nach der Messe mit (großer) Fülle von Andacht, (inneren und äuße-

ren) Tränen und Augenschmerzen wegen so vieler, und ich sah die Mutter und den Sohn zur 

Fürsprache beim Vater geneigt. Dann und den ganzen Tag mehr für gar nichts und dahin be-

wegt. Am Nachmittag, als verspürte oder sah ich unsere Herrin zur Fürsprache geneigt. […]  

 

Mittwoch […] Vor und in der Messe mit Andacht und nicht ohne Tränen; und mehr für gar 

nichts. Danach schien mir in ziemlicher Klarheit oder Veränderung des Gewohnten, daß teil-

weiser Besitz eine Verwirrung und voller Besitz ein Ärgernis ist […] und ein Beitrag dazu, 

die Armut zu unterdrücken, die Gott unser Herr so sehr lobt.“456 

 

Ignatius kam also am Mittwoch bereits zu ,genügend Klarheit‘, um den Willen Gottes in 

dieser Entscheidung zu erkennen. Er war jeden dieser Tage im geistlichen Trost und an 

jedem Tag verspürte er eine innerliche Bewegung zu ,gar nichts‘, d.h. in der Gemeinschaft 

keinen Besitz zu haben. Im weiteren Verlauf dieser Angelegenheit wollte er noch zusätz-

lich eine Bestätigung Gottes auf diese seine klar eingesehene Richtung haben, indem er 

eine größere Tröstung Gottes erwartete.457 Als er in der Dankmesse einige Tage später 

nicht die Bestätigung erhielt, die er erwartete, fuhr er jedoch mit der Unterscheidung fort. 

Das ging so weit, dass er immer wieder neu zu überlegen anfing und immer wieder neu 

Dankesmessen feierte.458 Damit setzte für ihn ein zweiter Unterscheidungsprozess mit der 

                                                 
454 Vgl. KNAUER, Peter, Einführung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch‘ in: IGNATIUS VON 

LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II, 343. 
455 Vgl. ebd., 343-344, und T. GALLAGHER, Will of God, 83. 
456 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 1-5, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 353-

354. 
457 Vgl. KNAUER, Peter: Einführung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch‘ in: IGNATIUS VON 

LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd II, 346. 
458 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 23, 25, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 

361-363. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 95 

 

   

Frage ein: Wie weiß ich, ob ich bei dieser Klarheit bleiben kann? Dazu beobachtete er, 

dass er immer, wenn er die Abgeschlossenheit der Entscheidung erneuerte, viele Tränen 

weinte. Viele Tränen aus geistlicher Nähe bedeuteten für Ignatius Trost, während wenig 

Tränen für ihn ein Zeichen für die gegensätzliche Bewegung waren.459 Also berichtet er: 

„Kurz darauf kommt […] ein Gedanke, daß [ich doch nochmals in die Wahl gehen sollte …] 

und daß es nicht schien, daß ich etwas Gegenteiliges beschlossen hatte, [das] berührte mich 

und zog mich aus der so innigen Andacht heraus, obwohl ich selbst diesem Gedanken wider-

stehen wollte. Schließlich erhob ich mich. Ich setzte mich und stellte die Sache in eine kleine 

Wahl. Als ich einige Gründe überlegt hatte, begann ich wenig zu weinen und urteilte, daß es 

eine Versuchung war.“460 

 

Hier erkennen wir, wie Ignatius seine inneren Bewegungen erspürt. Obwohl er zuerst den 

Gedanken, noch einmal in die Wahl zu gehen, abwies, ging er doch später darauf ein. 

Während das Abwehren des Gedankens eine Bewegung zum Trost bewirkte, war die Ein-

willigung dazu eine gegensätzliche Bewegung. Er aber gab sich nicht zufrieden mit dieser 

Einsicht und feierte weiterhin Dankmessen. Bis zu dem Tag, als er auf einmal in eine 

Trostlosigkeit geriet. Er schrieb in sein Tagebuch folgenden Eintrag: 

„Nach Beendigung der Messe und danach im Zimmer fand ich mich ganz von jeglicher Hilfe 

[…] verlassen und konnte keinen Geschmack bei den Mittlern noch bei den göttlichen Perso-

nen gewinnen; ich war vielmehr so fern und so von ihnen getrennt, als hätte ich niemals irgend 

etwas von ihnen verspürt oder sollte es in Zukunft nie mehr verspüren. […]  

In dieser Weise fand ich mich mit verschiedenen Gedanken verwirrt, mal außer Haus zu gehen 

und ein Mietzimmer zu nehmen […] mal von neuem Messen zu beginnen [… und] nirgends 

fand ich Ruhe“.461 

 

Ignatius empfand sich von Gott ,fern‘, ,getrennt‘, ohne Hoffnung für die Zukunft auf Gott 

hin. Ein klares Zeichen für den Zustand der Trostlosigkeit. Die Gedanken aus diesem 

Zustand wollten ihn zu Taten führen, die ihm keine Ruhe gaben. Selbst die immer wieder 

gefeierten Dankmessen entsprangen aus diesem Zustand. Dazu erkannte nun Ignatius die 

Wurzel dieser geistlichen Trostlosigkeit und schreibt: 

„Schließlich dachte ich nach, ob ich weiter vorangehen sollte; denn auf der einen Seite schien 

mir, daß ich zu viele Zeichen suchen wollte, und zu einer Zeit oder in Messen, die ich zu 

meiner eigenen Befriedigung festgesetzt hatte. Dabei war die Sache in sich klar, und ich suchte 

nicht mehr die Sicherheit in der Sache, sondern wollte nur, daß der Ausklang von allem […] 

nach meinem Geschmack sei.“462 

 

                                                 
459 Vgl. KNAUER, Peter, Einführung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch‘ in: IGNATIUS VON 

LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II, 346. 
460 Vgl. ebd., 364-365. 
461 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 145, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 395. 
462 Ebd. 



96                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Er merkte, dass er sich selbst nicht ehrlich genug war und seine Disposition nicht richtig 

war, um zu einer klaren Antwort finden zu können. Also berichtigte er diese: 

„Schließlich erwog ich […], wie es Gott unserem Herrn mehr gefallen würde: wenn ich auf-

höre ohne noch weiter Beweise zu erwarten und danach zu suchen, oder wenn ich dafür noch 

mehr Messen lese; und als ich dazu in eine Wahl stellte, […] verspürte ich, es würde Gott 

unserem Herrn mehr gefallen, wenn ich Schluß mache [. …]  Doch als ich dann meine Nei-

gung verspürte [eine Bestätigung zu verlangen], und auf der anderen Seite, was Gott unserem 

Herrn gefällt, da begann ich achtzugeben und wollte zu dem kommen, was Gott unserem Herrn 

gefällt.  

Und damit begannen […] Schritt für Schritt die Finsternisse von mir zu weichen und mir Trä-

nen kommen; und indem diese immer mehr kamen, verging mir jeglicher Wille zu mehr Mes-

sen für diesen Zweck. Und als mir in den Sinn kam, zur Danksagung noch drei Messen von 

der Dreifaltigkeit zu lesen, schien es mir vom bösen Geist zu sein.“463 

 

Sofort, nachdem er Gott von neuem – mit richtiger Haltung – die Wahl vorlegte, merkte 

Ignatius, worin Gottes Wille lag und entschied sich sogleich dazu.464 Das brachte ihn 

allmählich von der Trostlosigkeit in den Trost. Und in seiner Willensneigung äußerte sich 

diese Bestätigung. Als ihm dann wieder Gedanken kamen, nochmals Messen dafür zu 

lesen, erkannte er nun sofort, aus welcher ,Quelle‘ diese kamen, und wies sie als Versu-

chung entschieden ab.465 So schloss er mit diesem Tag seine Entscheidung über die Armut 

ab und wählte, keinen Besitz in der Gemeinschaft zu haben. Während Ignatius in nur fünf 

Tagen schon zur ersten Klarheit kam (dies war der 6. Februar), dauerte der zweite Unter-

scheidungsprozess über einen Monat lang (bis zum 12. März).466 Dieser Modus nimmt 

also immer eine gewisse Zeit in Anspruch.   

Im zweiten Kapitel stellte ich die Entscheidungssituation von Robert dar,467 der zwischen 

dem Priestertum und der Beziehung mit Helen schwankte. Er sagte sich, dass er die Ehe 

nicht eingehen könne, ohne vorher geklärt zu haben, ob er Priester werden solle. Er trat 

ins Priesterseminar ein. Robert berichtet davon: 

„Das erste Semester war wirklich hart und als ich in den Weihnachtsferien nach Hause ging, 

erzählte ich meiner Familie, dass ich austreten werde. Ich rief den Rektor an und er sagte, ich 

                                                 
463 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 147, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 396. 
464 Das ist ein gutes Beispiel dafür, was der hl. Alfons damit meinte, dass Gott eine Trockenheit geben kann, 

um den Menschen zur Einsicht zu führen. (Vgl. im ersten Teil, das Kapitel über die Trockenheit 6.2.2.3. 

auf Seite 44) Genau dieser Vorgang ist durch Ignatius leicht nachvollziehbar. Gott entzog dem hl. Ignatius 

den Trost aus ,Strafe‘, dass er nicht im Willen Gottes lebte (er hätte die empfangene Klarheit annehmen 

und nicht weitere Tröstungen suchen sollen) und Ignatius fiel in die Trostlosigkeit. Dieser Zustand wurde 

für Ignatius nötig, damit – wie er selbst beschreibt – er zum Nachdenken kommt, woran sein Wille eigent-

lich hängt. 
465 Damit ist nicht gemeint, dass die hl. Messe vom bösen Geist komme, sondern die falsche Absicht die 

hl. Messe zu feiern, die Ignatius als ,eigene Befriedigung‘ beschreibt. Diese falsche Motivation ist mit 

dieser Aussage bezeichnet. 
466 Vgl. KNAUER, Peter, Einführung in die ,Wahlpunkte‘ und das ,Geistliche Tagebuch‘ in: IGNATIUS VON 

LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II, 346. 
467 Vgl. dazu Seite 65. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 97 

 

   

solle eine Woche mit meiner Familie verbringen und darüber sprechen. Ein Priester, den ich 

kannte, sagte mir, jeden Tag eine kurze Zeit im Gebet zu verbringen, darum bittend, dass 

Christus mir zeige, ob er mich ruft, Priester zu werden. Ich tat es und Christus zeigte es mir: 

Der Ruf war, ein Diözesanpriester zu werden. Es fühlte sich richtig an. Es war dasselbe Emp-

finden, das ich in der Schule vor dem Allerheiligsten Sakrament hatte – diese Art von Sicher-

heit, diese Klarheit die ich wollte und die mich anzog, Priester zu werden.  

Das Seminar war nicht leicht für mich und Zweifel kamen auf verschiedenen Wegen, am meis-

ten über das Zölibat. Ich sprach mit meinem Studienpräfekten und er half mir dabei.  

Als ich 33-tägige Exerzitien machte, war dies das Ende meiner zurückgebliebenen Zweifel. 

Ich beschäftigte mich mit all den Kämpfen, die ich mit Helen hatte, die ich nie richtig löste. In 

diesen Exerzitien, ging ich in den ,Herzensraum‘, jenen Platz, den ich in der Kapelle mit dem 

Allerheiligsten Sakrament in der Schule erfahren hatte, diese intensive Klarheit, dieser Ort wo 

Gott lebt. Immer wenn ich in diesen Raum in meinem Herzen ging, erfuhr ich diesen Frieden 

und diese Klarheit. Ich bin oft nicht hineingegangen, wenn ich es aber tat, war dieser Friede 

dort. Ich erzählte dem Exerzitienbegleiter, dass ich lange Zeit nicht mehr in diesem Raum war. 

Ich verpasste zwar nie das Stundengebet und den Rosenkranz, aber ich ging nicht in diesen 

Raum meines Herzens. Auf diesen Exerzitien betrat ich diesen Raum und ich fand meine Iden-

tität.  

Als ich ordiniert wurde, liegend und auf meine Hände gestützt, hatte ich eine profunde, tief-

greifende Erfahrung von absoluter Sicherheit, dass Gott mich als Priester haben will. Es war, 

wie wenn ich wieder vor dem Allerheiligsten Sakrament war – diese Klarheit, dieser Friede 

den ich wünschte. Ich erinnere mich zu mir selber gesagt zu haben: ,Robert, wenn du jemals 

zweifelst an deiner Berufung, erinnere dich an diesen Moment.‘ Ich war mir über nichts so 

sicher wie über dies in meinem Leben. Es gab mir große Freude.“468 

 

Wir sehen die Zeiten von Roberts geistlichem Trost: vor dem Allerheiligsten Sakrament, 

im Gebet, in seinem Herzensraum. In all diesen Momenten verspürte er die Richtung zum 

Priestertum, so wie Ignatius in diesen Zeiten die Richtung völliger Armut merkte. Damit 

bildete sich eine ,grund-legende‘ Erfahrung in der Kapelle. Ohne seine Begleiter, die ihn 

immer wieder zum Gebet aufforderten, hätte er wohl nicht zu dieser Klarheit finden kön-

nen. Diesen zweiten Modus zeichnet die Zeitspanne aus: Über mehrere Jahre ging Robert 

                                                 
468 T. GALLAGHER, Will of God, 93-94 [Übers. A.S.]. Text im Original: „The first semester was really hard, 

and when I went home for Christmas break I told my family I was leaving. I called the rector, and he said 

to spend a week with my family and talk about it. A priest I knew told me to spend a little time praying 

every day, asking that Christ would show me whether he was calling me to be a priest. I did, and Christ did 

show me: the call was to be a diocesan priest. It felt right. It was the same feeling I had before the Blessed 

Sacrament in college – that kind of certainty, that serenity that I wanted, and that attracted me to being a 

priest. The seminary wasn’t easy for me, and doubts would come back in different ways, mostly around 

celibacy. I talked about them with my faculty advisor and he helped me with them. When I made a thirty-

day retreat, it was the end of my lingering doubts. I dealt with all the struggles I had never really resolved 

about Helen. On that retreat, I went to the ,room in my heart,’ that place that I had experienced in the chapel 

with the Blessed Sacrament in college, that intense serenity, this place where God lived. When I would go 

into that space in my heart, I would always experience that peace and serenity. Often I would not go there, 

but, when I did, there was this peace. I told the retreat director that I had not been in that room for a long 

time. I never missed the Liturgy of the Hours and the Rosary, bit I had not gone into that room in my heart. 

On that retreat, I was entering that room, and I found my identity. When I was ordained, at the laying on of 

hands, I had a profound, deep experience of absolute certitude that God wanted me to be a priest. It was 

like being back before the Blessed Sacrament – that serenity, that peace I want. I remember saying to 

myself, ,Robert, if you ever doubt your vocation, remember this moment.’ I was never so certain of anything 

in my life before. It gave me a great joy.“ 



98                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

diesen Weg der Unterscheidung. Und er war gezeichnet von vielen Zweifeln und Schwie-

rigkeiten. Im ersten Semester erlebte er eine geistliche Trostlosigkeit und hatte den Ge-

danken, aus dem Seminar auszutreten. Das ist es, was Ignatius mit ,gegensätzlich zur Zeit 

des Trostes‘ (vgl. Ex 317) meint. Die Gedanken in dieser Zeit waren ganz andere als jene 

in Zeiten des Trostes. Am Ende bei seiner Weihe erlebte er Klarheit, Frieden, Freude und 

die Sicherheit, dass Gott ihn als Priester haben wolle. Diese Bewegung auf Gott hin zeich-

net den geistlichen Trost aus.469  

Eine andere Lebensgeschichte ist die von Laura und Steven. Sie führten schon seit Jahren 

eine Beziehung miteinander und Laura überlegte, ob es Gottes Wille war, ihn zu heiraten. 

Als sie im zweiten Studienjahr ein dreiwöchiges Hilfsprojekt machte, half sie in der 

Schule eines Schwesternkonventes mit470 und berichtet folgendes: 

„Ich erinnere mich wie wunderschön kontemplativ die Zeit dort war. Ich machte Radfahrten, 

schaute aus dem Fenster den Vögeln zu, kam einfach zur Ruhe. Ich erinnere mich, dass ich 

sehr friedvoll gewesen bin. Ich erinnere mich, in dieser Zeit, nicht viel an Steven gedacht zu 

haben. Diese Zeit war ruhig, friedvoll, eine Freude; das ist das, woran ich mich erinnere.   

Ich war im Konvent der Schwestern. Da gab es keinen großen Moment zum Ordensleben hin. 

Ich war einfach nicht davon angezogen. Das war eine bewusste Unterscheidung. Tatsächlich 

sagte mir diese Zeit, in der ich durch die Freude so lebendig wurde und in einem Konvent 

mitlebte, niemals, dass ich zum Ordensleben berufen war. Da war keine Anziehung dahin. Es 

kam nie auf, dass mir die Freude einen Ruf zum Ordensleben geboten hätte. Ich habe das nie 

gefühlt.   

Die Freude, mit den Kindern zu sein, entstand stufenweise. Es war diese intensive Freude, die 

Steven in mein Herz brachte, um diese Freude mit ihm zu teilen. Eines Tages saß ich mit den 

Kindern im Klassenzimmer, wo ich all das fühlte. Ich dachte, das einzige, dass dies besser 

machen könnte, wäre, wenn Steven durch die Tür käme und ich das alles mit ihm teilen könnte. 

Ich liebte das Unterrichten. Die eine Person, mit der ich das teilen wollte, war Steven. Ich 

wusste, als ich am freudigsten war, ich wollte dies mit Steven teilen.   

Ich wusste, dass der nächste Schritt die Hochzeit mit Steven war.“471 

 

Laura war geistlich achtsam. Sie konnte die Erfahrungen gut einordnen und suchte Orte 

der Stille auf. Sie machte eine ,bewusste Unterscheidung‘ was Gottes Wille für sie sein 

                                                 
469 Vgl. die Erklärungen Gallagher zu diesem Text in ebd., 94-95. 
470 Vgl. ebd., 95. 
471 Ebd., 95-96 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I remember how beautifully contemplative the time was 

there. I would take bike rides, watch the birds out of my window, just slowing down. I remember being 

very peaceful. I don’t remember thinking about Steven that much. The time was quiet, peaceful, a joy; 

that’s what I remember. I was in the convent with the sisters. There was no huge moment of truth about 

religious life. I was just not drawn to it. That was a conscious discernment. The fact that I was living in a 

convent at the time that I was coming so alive with joy never said to me that I was being called to religious 

life. There wasn’t any drawing to it. It never came up that the joy was due to a call to religious life. I never 

felt this. The joy of being with the children built gradually. It was that intense joy that brought Steven to 

my heart, wanting to share that joy. One day I was sitting in the classroom with the children, feeling all of 

this. I thought, the only thing that could make this better would be if Steven walked through the door at this 

time and could share this with me. I loved the teaching. The one person I wanted to share it with was Steven. 

I knew that when I was most joyful, I wanted to share this with Steven. I knew that the next step was 

marriage with Steven.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 99 

 

   

könne. Sie war innerlich frei in dieser Zeit, da sie weder die Heirat mit Steven, noch das 

Ordensleben bevorzugte. Sie war, nach den Worten Ignatius, richtig disponiert. Als sie 

keine Anziehung zum Ordensleben verspürte, empfand sie im Klassenzimmer sehr wohl 

eine Anziehung nach ,mehr‘. Dieses ,Mehr‘ an Freude war Steven. Gallagher bemerkt zu 

ihrem weiteren Verlauf: „Durch die Erfahrung der Treffen im folgenden Jahr, durch per-

sönliches und gemeinschaftliches Gebet und durch Gespräche mit klugen geistlichen Per-

sonen wurde Laura’s Unterscheidung bestätigt.“472 Erst die weiteren Wochen klärten und 

bestätigten diese anfänglichen Bewegungen, sodass sie am Ende, die von Ignatius er-

wähnte, ausreichende Klarheit erlangte.473  

Jessica ist eine andere Frau, die ein gläubiges Leben führt und nach dem Willen Gottes 

in ihrem Leben suchte. Als sie noch jung, ungefähr siebzehn Jahre alt war, liebte sie es in 

der Kirche zu sein. Es zog sie förmlich hin.474 Sie erzählt dann: 

„Vor der Sekundärschule dachte ich über das Ordensleben nach, aber nicht unbedingt viel. Ich 

bewunderte nur die Schwestern. Aber ich verschwendete nicht viele Gedanken daran. Ich ging 

viel aus. Ich hatte mit einigen Jungs eine Beziehung und genoss das Leben.  

Eines Tages, während der Religionsstunde, als ich in der vierten Sekundärschulstufe war, 

schaute ich aus dem Fenster. Ich konnte das Kreuz auf dem Spitz des Turmes der Pfarrkirche 

sehen. Ich war angezogen davon, wie wenn mich ein Magnet hinziehen würde.  

Ich ging täglich zur Messe. Da war etwas, das mich zu Messe hinzog. Gewöhnlich hörte ich 

bei den Lesungen zu. ,Gezogen sein wie ein Magnet‘ war eine glückliche Erfahrung. Da war 

eine Stille darüber. Gewöhnlich liebte ich es, zum Kreuz zu schauen, die Musik in der Kirche 

zu hören und das alles. […]  

In Zeiten wo ich auf einer Tanzveranstaltung war und es lustig war, fühlte ich aber immer, 

dass da etwas mehr für mich war. Und das ,Mehr‘ war Gott. Als ich im dritten Schuljahr der 

Sekundärstufe war, dachte ich ernsthaft über das Ordensleben nach. In der Zeit des vierten 

Schuljahres wusste ich es. Es gab keinen bestimmten Moment. Es war ein Prozess über längere 

Zeit.  

Ich war auf einer Tanzveranstaltung, oder auf einem Konzert, oder anderen sozialen Veran-

staltungen und ich wusste, dass da mehr für mich war. Ich war glücklich mit Leuten, mit 

Freunden. Ich war freudig, hatte eine gute Zeit, aber ich fühlte, als wäre da mehr für mich da, 

ein Mehr, das anzog. Das ,Mehr‘ war, dass Gott mich rief, seine Braut zu werden. Als ich es 

meinen Eltern sagte, weinten sie und ich sagte, dass ich gehen muss. Da war solch ein Ziehen, 

wie ein Magnet zieht. […] Das ist Gottes Geschichte mit mir. Eine Liebesaffäre.“475 

                                                 
472 Ebd., 97 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Through the experience of dating in the following year, 

through personal and shared prayer, and through conversation with wise spiritual persons, Laura’s discern-

ment is confirmed.“ 
473 Vgl. ebd. 
474 Vgl. ebd., 98. 
475 Ebd., 98-99 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Before high school I had thought of religious life, but not 

a lot. I just used to admire the sisters. But I didn’t put too much thought into it. I dated. I had a couple of 

boyfriends, and I enjoyed life. One day during religion class, when I was a senior in high school, I looked 

out the window. I could see the cross on the top of the steeple of the parish church. I was drawn to that like 

a magnet drawing me. I went to daily Mass. There was something about Mass that drew me. I used to love 

to listen to the Scriptures. ,Being drawn like a magnet’ was a happy experience. There was a stillness about 

ist. I used to like to look at the cross, listen to the music in church, all of this. […] At times I would be at a 

dance and it would be fun, but I always felt that there was something more for me. And the ,more’ was 

God. As a junior in high school, I was seriously thinking about religious life. By the time I was a senior, I 

knew. There wasn’t one moment. It was a process, over time. I’d be at a dance or at a symphony or other 



100                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

 

Bei Jessica sind die Merkmale, die diesen zweiten Modus beschreiben, erkennbar. Ihre 

Unterscheidung war ein ,Prozess‘. In Zeiten, in denen sie ein gesundes soziales Leben 

führte und Freude hatte, empfand sie ein Drängen, das mit geistlicher Freude durchwirkt 

war. In diesem Prozess zog es sie zu einer Wahl hin, so lange bis sie genügend Klarheit 

hatte, dass darin wirklich der Wille Gottes liege.476   

Was ist aber, wenn dieser Punkt von ,genügend Klarheit‘, aus welchen Gründen auch 

immer, nicht erreicht wird? Wenn Robert keine Klarheit erhalten hätte für das Priestertum 

oder wenn Laura weiterhin unentschlossen gewesen wäre, ob sie Steven heiraten solle? 

In solchen wichtigen Situationen, wo Entscheidungen getroffen werden müssen, aber die 

ausreichende Klarheit fehlt, erklärt Ignatius noch einen dritten Modus. 

5.3. Dritter Modus: In Ruhe verstandesmäßig erwägen 

Zu diesem letzten Modus bemerkt Ignatius, dass er wirklich die letzte Möglichkeit dar-

stellen soll, um zu einer Entscheidung nach Gottes Willen zu finden.477 Der Begleiter 

müsse, wenn die Gnade nicht im ersten Modus geschenkt wurde, mit Nachdruck den 

zweiten Modus empfehlen und erklären. Erst wenn dieser nicht zum gewünschten Ziel 

führe, dürfe man zum dritten Modus voranschreiten.478 Der dritte Modus besteht darin, 

mit seinem Verstand die Vor- bzw. Nachteile einer zu treffenden Entscheidung zu erwä-

gen.479 Er beginnt mit folgenden Worten: 

„Die dritte [Art] ist ruhig; es erwägt einer zuerst, wozu hin der Mensch geboren ist, nämlich 

um Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele zu retten, und von solchem Wunsche 

beseelt, wählt er als Mittel ein Leben oder einen Stand innerhalb der Grenzen der Kirche, um 

dadurch gefördert zu werden im Dienst seines Herrn und bei der Erlösung seiner Seele.  

Ich sagte, eine ruhige Zeit, wenn nämlich die Seele nicht von verschiedenen Geistern hin und 

her bewegt wird und von ihren natürlichen Fähigkeiten in Freiheit und Ruhe Gebrauch macht.“ 

(Ex 177) 

 

Ignatius legt damit zwei Voraussetzungen für diesen Modus fest. Es muss zuerst eine Zeit 

sein, in der sich die Seele weder in geistlichem Trost, noch in geistlicher Trostlosigkeit 

befindet. Sie soll nicht von „verschiedenen Geistern hin und her bewegt“ (Ex 177) wer-

                                                 
social events, and I’d know there was more for me. I’d be happy with people, with friends. I’d be joyful, 

having a good time, but I’d feel like there was more for me, more that was drawing me. The ,more’ was 

God calling me to be his bride. When I told my parents, they cried, and I said, I have to go. There was such 

a drawing, like a magnet draws.“ 
476 Vgl. ebd., 99. 
477 Vgl. Ex 178. 
478 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 18-19, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 272-273. 
479 Vgl. Ex 180, 181, bzw. T. GALLAGHER, Will of God, 102-103. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 101 

 

   

den. In dieser Zeit der Ruhe, dürfe sie weiter nicht gehindert sein, ihre Fähigkeiten ein-

zusetzen. Mit Fähigkeiten beschreibt Ignatius hier die Fähigkeit des Verstandes (vgl. Ex 

181). Damit würde eine Zeit der Krankheit, wo der Mensch beispielsweise Kopfschmer-

zen hat und nicht denken kann oder andere Gründe dieser Art, diesen Modus unmöglich 

machen. Die zweite Voraussetzung bestehe in der Erwägung des Zieles des Menschen: 

„[U]m Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele zu retten“ (Ex 177). Damit gibt 

Ignatius diesem Modus ein Fundament, auf dem die folgende Unterscheidung basieren 

soll. Die späteren Vor- und Nachteile werden nicht erwogen, um dem Menschen zeitliche 

Vor- und Nachteile zu bescheren, sondern dahingehend, was mehr dem Lobe Gottes und 

dem Heil der eigenen Seele diene. Damit ist, wie schon im zweiten Modus zum Trost 

bzw. der Trostlosigkeit, die Art eine geistliche verstandesmäßige Erwägung. Diese Erwä-

gung basiert aber nicht nur auf theoretischen Überlegungen, sondern Ignatius verweist 

hier auf ein konkretes Mittel, das bei der Wahl dieses Modus zur geistlichen Art hinzu-

kommen muss, nämlich ein „Leben […] innerhalb den Grenzen der Kirche“ (Ex 177) zu 

führen. Dieses Leben soll zum Lobe Gottes und zum Heil der Seele förderlich sein. Damit 

ist seine Erwägung an eine gute Lebensführung gebunden, die von der Liebe zur Kirche 

geprägt ist.480 Nach diesen einleitenden Worten, erklärt Ignatius weiter: 

„Wenn sich die Erwählung nicht in der ersten oder zweiten Zeit [Modus] vollzog, dann folgen 

für die (verbleibende) dritte Zeit [Modus] ZWEI ARTEN sie vorzunehmen.“ (Ex 177) 

 

Somit unterteilt er diesen Modus wieder in zwei verschiedene Arten, von denen zuerst 

die erste zu wählen ist. Erst wenn diese erste zu keinem Ergebnis führe, soll die zweite 

Art gewählt werden.481  

5.3.1. Erste Art 

Am Beginn gibt Ignatius einen kurzen Überblick, in der er über diese Art erklärt: 

„Die erste Art [eine] gesunde und gute Erwählung zu treffen; enthält sechs Punkte in sich.“ 

(Ex 178) 

 

Diese sechs Punkte sollen vom Übenden durchgegangen werden, und zwar der Reihe 

nach. 

                                                 
480 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 106. 
481 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 19-20, in: DERS., Deutsche Werk-

ausgabe Bd. II, 273. 



102                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

5.3.1.1. Inhalt einer Entscheidung 

Als Erstes beginnt der Exerzitant mit folgender Übung: 

„Mir [selbst] die Sache vorzulegen, über die ich Erwählung zu halten wünsche, etwa ein Amt 

oder eine Pfründe482, die anzunehmen oder liegenzulassen sind, oder irgendeine andere Sache, 

die unter die wandelbare Erwählung fällt.“ (Ex 178) 

 

Ignatius nennt hier als konkrete Inhalte ein ,Amt‘ oder ,Pfründe‘. Es steht beispielhaft für 

den Inhalt von der Situation, in der man zur Entscheidung kommen muss.483 Ignatius hatte 

in seiner Entscheidung über die Armut484 zusätzlich zum zweiten Modus auch den dritten 

Modus angewandt. Nachdem ihm die Erfahrung aus dem Trost nicht gereicht hatte, fühlte 

er sich geneigt, zusätzlich den dritten Modus noch hinzuzuziehen.485 Das bedeutete, dass 

der Inhalt seiner Entscheidung war, zwischen Besitz oder radikaler Armut zu wählen. 

5.3.1.2. Die richtige Disposition 

Wie von Ignatius schon ausreichend dargelegt wurde, spielt für ihn immer die richtige 

Haltung eine Rolle, so auch in diesem Modus: 

„Es ist notwendig, sich das Ziel vorzulegen, zu dem hin ich geschaffen bin, das da ist, Gott 

Unseren Herrn zu lobpreisen und meine Seele zu retten, und dabei sich gleichmütig (indife-

rente) zu finden, ohne irgendeine ungeordnete Anhänglichkeit, so daß ich nicht mehr geneigt 

oder angetan bin, die vorgestellte Sache zu nehmen als sie zu lassen; nicht, mehr sie zu lassen 

als sie zu nehmen, daß ich mich vielmehr wie im Gleichgewicht der Waage befinde, um dem 

folgen zu können, von dem ich spüre, daß es mehr zur Ehre und zum Lobpreis Gottes Unseres 

Herrn und zur Rettung meiner Seele dient.“ (Ex 179) 

 

Diese Voraussetzung muss bei jeder Option der Entscheidungssituation gegeben sein: 

Gott an die erste Stelle von seinem Leben zu setzen. Ohne diese Gesinnung soll keine 

Erwägung stattfinden, denn der Mensch muss frei sein, um nicht durch seine Emotionen, 

materielle Vorteile etc. schon voreingenommen zu sein, welche Wahl er treffen soll. Er 

soll sich wie im ,Gleichgewicht der Waage‘ befinden. Auch in diesem Punkt soll es ,vor-

gelegt‘ sein, also der Mensch soll sich eine bewusste Zeit nehmen, um über dieses Ziel 

nachzudenken und sich zu prüfen, ob diese Motivation für seine Entscheidungssituation 

wirklich in seinem Herzen zu finden ist. 

                                                 
482 Pfründe sind „Einnahmen aus einem Kirchenamt [… bzw. ein] Kirchenamt mit Einkünften [… oder ein] 

Amt, das etwas einbringt, ohne entsprechende Gegenleistung zu fordern“. In: HERMANN, Ursula u.a., Das 

große Wörterbuch der deutschen Sprache, Stuttgart 1990, 743 Sp.3. 
483 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 106-107. 
484 Vgl. Kapitel 5.2.2. auf Seite 94. 
485 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 102. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 103 

 

   

5.3.1.3. Gebet 

Anschließend an diese beiden Erwägungen soll eine konkrete Bitte an Gott stattfinden: 

„Erbitten von Gott Unserem Herrn, Er wolle meinen Willen bewegen und mir das in die Seele 

legen, was ich in der vorgelegten Sache tun soll, und was mehr zu Seinem Lobpreis und Seiner 

Verherrlichung gereicht, indem ich gut und getreu mit meinem Verstand überlege und dann 

Seinem Heiligsten und Wohlgefälligen Willen entsprechend wähle.“ (Ex 180) 

 

In diesem wie auch im vorigen Punkt geht es um Gott, und nicht um den Inhalt der Ent-

scheidung. So zeigt Ignatius an, dass der Mensch sich zuerst mit seiner Not selbst ernst 

nehmen muss, dabei aber nicht stehen bleiben darf, sondern sich Gott gegenüber zu öff-

nen hat, damit er sich durch die bessere Entscheidung verherrlichen kann. Ignatius 

schreibt hier ausdrücklich, dass Gott „meinen Willen bewegen“ (Ex 178) soll. Die Frei-

heit die der Mensch hat, übergeht Gott nicht einfach, sondern hier drücke der Mensch in 

Freiheit aus, das tun zu wollen, was mehr zum Lobe Gottes und dem Heil der Seele diene. 

Im zweiten Modus war es offensichtlich, dass Ignatius an seinem Willen festhielt („Und 

ich verspürte in mir die Willensneigung, daß ich wollte, der Herr möge meinem Wunsch 

nachgeben“486), eine Bestätigung für die Wahl der Armut zu verlangen, ohne dass er seine 

Motive hinterfragte. Doch als er in richtiger Haltung war, „verging mir jeglicher Wille zu 

mehr Messen für diesen Zweck.“487 Da Ignatius um die Erfahrung wusste, wie sehr die 

Einwilligung in den Willen Gottes Frieden hervorbringt, legt er dieses Gebet den Exerzi-

tanten sehr ans Herz. Als Mittel für diesen Prozess, der den Willen lenkt, nennt Ignatius 

den ,Verstand‘. Mit ihm soll nun überlegt werden. Was uns zu seinem vierten Punkt führt. 

5.3.1.4. Vor- und Nachteile erwägen 

„Erwägen durch Überlegen der Gründe, wieviele Vorteile und Nutzen mir erwachsen, wenn 

ich [beispielsweise] das vorgelegte Amt oder die Pfründe annehme, einzig auf den Lobpreis 

Gottes Unseres Herrn und das Heil meiner Seele hin; dann umgekehrt erwägen die Nachteile 

und Gefahren, die in der Annahme liegen. Gleicherweise auf der anderen Seite verfahren: 

nämlich die Vorteile und den Nutzen des Nichtbesitzes betrachten und umgekehrt die Nach-

teile und Gefahren desselben Nichtbesitzes.“ (Ex 181) 

 

Wie schon anfangs zu diesem Modus von Ignatius erwähnt wurde, ist die Erwägung geist-

licher Art. Es soll um Gott, seinen Lobpreis und damit das Heil der Seele gehen. Nicht 

um weltliche Ehren, nicht um bequemeres Leben, nicht was mir emotional näher liegt, 

sondern das, was für Gott mehr Freude ist. Gerade in diesem Punkt mehr als in den ande-

ren liegt es auf der Hand, dass das Leben von großer Bedeutung ist. Wenn der Mensch 

                                                 
486 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 147, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 396. 
487 Ebd. 148, in: ebd. 



104                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

nicht in seinem Leben erfährt, woran Gott Freude hat, und was Gott beleidigt, ist es nicht 

leicht, in dieser Erwägung zu einem guten Ziel zu kommen.  

Gallagher gibt dazu einige praktische Tipps: „Die Praxis von Ignatius selbst und die Er-

fahrung von vielen, legen den Nutzen nahe, dies im Schreiben zu tun: Handschriftlich, 

unter beiden Optionen, die Vorteile und Nachteile, die du für die größere Ehre Gottes 

siehst, in jener Entscheidung, vor der du stehst, zu skizzieren.“488 Durch das Schreiben 

könne man besser darüber reflektieren und es auch dem geistlichen Begleiter besser vor-

tragen, der diesen Prozess begleitet.489 Ignatius‘ Wahl über die Armut ist uns in seinen 

Aufzeichnung erhalten. Während für die Vorteile zu vollem Besitz – was gleichzeitig die 

Nachteile zur Armut bildet – von ihm acht Punkte angeführt werden, werden als Nachteile 

für den Besitz 16 Punkte angeführt.490 Diese Punkte beziehen sich, wie schon erwähnt, 

auf die geistliche Ebene – das praktizierte schon Ignatius selbst. Er schrieb: 

„Die Nachteile für den Nichtbesitz irgendwelcher Einkünfte sind die Vorteile für teilweisen 

oder vollen Besitz: […]  

4. Man wird sich geordneter und ruhiger den festgesetzten Gottesdiensten und Gebeten wid-

men können.  

5. In der Zeit in der man bitten oder suchen müßte, könnte man predigen, Beichte hören und 

sich anderen frommen Werken widmen.  

6. Es scheint, […] die Kirche werde […] gepflegter, ordentlicher und mehr, um zu Andacht 

zu bewegen, erhalten werden und ebenso, um sie zu erneuern“491 usw. 

 

Während die ersten drei Punkte auf die Nächstenliebe fallen, fallen die nächsten drei auf 

den Gottesdienst, die letzten beiden beziehen sich auf Studium und Kleidung. Auf der 

anderen Seite bringt Ignatius beispielsweise folgende Argumente: 

„Vorteile und Gründe dafür, gar keine Einkünfte zu besitzen: […]  

1. Die Gesellschaft gewinnt größere geistliche Kräfte und größere Andacht, wenn sie sich dem 

Sohn der Jungfrau, unserem Schöpfer und Herrn, angleicht und ihn sieht, so sehr arm und in 

so vielen Widerwärtigkeiten. 

2. Wenn man nichts Sicheres will, wird alle weltliche Habsucht mehr beschämt. […]  

5. [..] Sie lebt in ständiger Hoffnung auf Gott und […] mit größerem Eifer in seinem Dienst. 

[…]  

10. Es scheint, sie werde eifriger sein, den Nächsten zu helfen und bereiter, zu pilgern und 

Widerwärtigkeiten zu erdulden“492 usw. 

 

                                                 
488 T. GALLAGHER, Will of God, 108 [Übers. A.S]. Text im Original: „Ignatius’s practice and the experience 

of many suggest the value of doing this in writing: of outlining in writing, under both options, the ad-

vantages and disadvantages you see for God’s greater glory in the choice you face.“ 
489 Vgl. ebd. 108-109. 
490 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 1-3, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd II, 

349-353. 
491 Ebd. 1, in: ebd., 349. 
492 Ebd. 3, in: ebd., 350-351. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 105 

 

   

So listete er alle Argumente dafür und dagegen auf. Der fehlende Schritt ist nur noch, 

eine Wahl aus diesen Listen für eine Option zu treffen. 

5.3.1.5. Eine Entscheidung treffen 

„Nachdem ich so überlegt und die vorgestellte Sache nach allen Seiten hin erwogen habe, 

zusehen, wohin sich die Vernunft jeweils mehr hinneigt; und so soll nach der stärkeren ver-

nunfthaften Regung, nicht aber nach irgendeiner sinnlichen Regung die Entscheidung über die 

vorgelegte Sache getroffen werden.“ (Ex 182) 

 

Der vorige Prozess ist erst dann abgeschlossen, wenn die Sache „nach allen Seiten hin“ 

(ebd.) erwogen wurde. Doch die Überlegung allein wäre für Ignatius noch zu wenig. Die 

vernunfthafte Regung muss von allen Leidenschaften, wie Emotionen, Bevorzugungen 

etc. befreit sein. Ignatius berichtet über den dritten Modus in seiner Wahl über die Armut 

Folgendes in seinem Tagebuch: 

„Ich ging einundeinehalbe Stunde oder mehr die Wahlpunkte [Vor- u. Nachteile] durch und 

bot dar, was mir aus Gründen und nach der stärkeren Regung des Willens besser schien, näm-

lich kein Einkommen zu haben.“493  

 

Ignatius nahm sich also ausreichend Zeit, um diese Punkte durchzugehen. Nachdem er 

geboten hat, Gott seinen Willen im Gebet hinzuhalten, so spürt er in sich hinein, wozu 

die ,Regung‘ seines Willens ihn treibe. Nach dieser Entscheidung, die er innerlich dann 

zu treffen hatte, folgt aber noch ein weiterer Schritt, um diesen Entscheidungsprozess 

abschließen zu können. 

5.3.1.6. Die Bestätigung 

„Ist so die Erwählung oder Entscheidung getroffen, so soll der, der sie getroffen hat, sich mit 

großer Sorgfalt zum Gebet vor Gott Unserem Herrn begeben und ihm diese Wahl darbringen, 

damit Seine Göttliche Majestät sie annehme und bekräftigen wolle, sofern sie zu Ihrem je 

größeren Dienst und Lobpreis gereicht.“ (Ex 183) 

 

Für diesen Modus beschreibt Ignatius – anders als in den vorigen Modi – nun die Not-

wendigkeit einer Bestätigung. Diese solle im Gebet erreicht werden. Im Falle der Ent-

scheidung zur Armut, nachdem er seine Liste von Vor- und Nachteilen überlegt hatte und 

eine innerliche Entscheidung traf, tat er Folgendes: 

„Als ich dies [in Armut zu leben] dem Vater durch Vermittlung und Bitten der Mutter und des 

Sohnes darbieten wollte und das Gebet zuerst an die Mutter richtete, damit sie mir bei ihrem 

Sohn und dem Vater helfe, und danach zum Sohn betete, er möge mir gemeinsam mit der 

Mutter beim Vater helfen, verspürte ich in mir, wie ich vor den Vater ging oder geführt wurde 

und wie sich bei diesem Gehen die Haare aufrichteten, und eine Regung gleich einer ganz 

                                                 
493 IGNATIUS VON LOYOLA, Das geistliche Tagebuch 8, in: DERS., Deutsche Werkausgabe Bd. II, 355. 



106                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

besonderen Hitze im ganzen Körper; und in der Folge davon Tränen und sehr innige An-

dacht.“494  

 

Dieser Zustand, den man zurecht mit geistlichem Trost betiteln könnte, war für Ignatius 

eine Bestätigung Gottes für die richtige Entscheidung. Anfangs wurde im zweiten Kapitel 

die Frage des Patrick erwähnt.495 Er stand vor der Entscheidung, ob es besser sei, sein 

Unternehmen weiterzuführen oder für die Stelle der Leitung der Gefangenenseelsorge zu 

übernehmen. Damals hatte er sofort ein innerliches ,Nein‘ dazu. Mit dieser Entscheidung 

hatte er jedoch keinen Frieden. Donna, seine Frau, schloss gerade eine Ausbildung zur 

geistlichen Begleiterin ab und bot ihm an, in der Unterscheidung, ob es Gottes Wille wäre, 

diesen neuen Job anzunehmen, zu helfen. Er berichtet zu seiner Entscheidungsfindung 

folgendes:  

„Donna schlug vor, dass ich eine Stunde im Gebet verbrachte und gab mir Schriftstellen für 

das Gebet. Also ging ich jeden Tag in die Anbetungskapelle der Pfarre und betete mit der 

Heiligen Schrift. Aber ich bekam noch keine Klarheit.  

Dann schlug sie vor, auf die Vorteile und Nachteile zu schauen, was es bringe würde, die Stelle 

anzunehmen oder nicht. Ich tat das. Zuerst schaute ich auf die Vorteile, wenn ich die Stelle 

annehme. Davon war eine große Anzahl. Ich kannte aus meiner Erfahrung die Dienststelle 

sehr gut. Durch meine Karriere besaß ich alle administrativen Fähigkeiten. Ich hatte einen 

soliden Hintergrund in der Theologie und das würde in der Führung der Dienststelle innerhalb 

der Diözese helfen. Ich wusste außerdem, würde ich die Stelle annehmen, würde ich dem 

Herrn mehr von mir geben. Die Nachteile waren, dass ich Zeit für mich verlieren würde, Zeit 

fürs Fitnessstudio, für meine Enkelkinder, in Wirklichkeit Zeit, um faul zu sein und mich selbst 

nicht zu fordern. Als ich so darüber nachdachte, die Stelle nicht zu nehmen, verkehrte sich 

alles.  

Ich ging durch diese Übung, aber setzte meinen Besuch beim Allerheiligsten Sakrament und 

die Betrachtung der Heiligen Schrift fort. Der ganze Prozess dauerte drei Wochen lang. Das 

spielte für mich keine Rolle; ich wollte es gut machen. Nach eineinhalb Wochen darin fand 

ich, dass alle egoistischen Motive, um nicht diese Stelle zu nehmen, fort waren. Und es schie-

nen mir die Gründe für das Annehmen der Stelle solider zu sein.“496 

 

Patrick ging also, nachdem er anfangs durch das Gebet im zweiten Modus keine Klarheit 

erhielt, durch die Hilfe seiner Frau, in den dritten Modus über. Dort war er ,eineinhalb 

                                                 
494 Ebd. 
495 Vgl. zweites Kapitel auf Seite 65-66. 
496 T. GALLAGHER, Will of God, 111-112 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Donna suggested that I spend 

an hour a day in prayer and gave me Scriptures for the prayer. So each day I went to the adoration chapel 

in the parish and prayed with a Scripture. But I didn’t get any clarity yet. Then she suggested looking at the 

advantages and disadvantages of taking the position and of not taking it. I did that. First I looked at the 

advantages of taking the position. There were a number of them. I knew the ministry well from my experi-

ence. I had the administrative skills from my career. I had a good background in theology, and that would 

help in directing the ministry in the diocese. I also knew that, if I took the position, I would be giving more 

of myself to the Lord. The disadvantages were that I would lose time for myself, time of the gym, for my 

grandkids, really, time to be lazy and not have to push myself. When I thought about not taking the position, 

all of this reversed. I went through this exercise, but also continued with the Blessed Sacrament and Scrip-

ture. The whole process took about three weeks. That didn’t matter to me; I wanted to do it well. About a 

week and a half into it, I found that all the selfish motives for not taking the position were gone. And it 

seemed like the reasons for taking the position were more solid.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 107 

 

   

Wochen lang‘ beschäftigt, seine egoistischen Motive gehen zu lassen. So arbeitete er an 

seiner inneren Disposition für eine gute Wahl. Die Zeitdauer betrug ,drei Wochen‘ und 

kennzeichnet diesen langen Unterscheidungsprozess im dritten Modus. Die Gründe für 

die Wahl waren, wie Ignatius dies fordert, geistliche. Als Vorteile sah er, dass er Gott 

mehr geben würde von sich, während er als Nachteil klar erkannte, dass er die Zeit zum 

,Faul-Sein‘ nützen würde, was bequem wäre und eine mögliche Entfernung von Gott be-

deute. Nachdem er gut an sich gearbeitet hatte, die Wahl ausführlich behandelte, wurde 

ihm „nach der stärkeren vernunfthaften Regung“ (Ex 182) klar, zu welcher Entscheidung 

er sich gezogen fühlte und er konnte sich in aller Freiheit für die Stelle entscheiden. So 

berichtet er weiter: 

„Dann gab mir Donna die Stelle über Bartimäus (Mk 10,46-52). Es war eine Stelle, die ich 

sehr gut kannte und ich saß da und las sie. Als Jesus Bartimäus fragt: ,Was willst du, dass ich 

dir tue?‘, er antwortete: ,Ich möchte sehen können.‘ Das war auch das, was ich wollte. Dann 

trafen mich die letzten fünf [im dt. sechs] Worte dieser Passage außerordentlich: Bartimäus 

,folgte Jesus auf seinem Weg nach.‘ Ich empfand etwas, was auch Bartimäus empfunden ha-

ben muss, da ich genauso auf einem Auge begonnen habe, meine Sicht zu verlieren und ein 

paar Tage vorher das Auge geheilt wurde. Es schien mir, als würde der Herr mich fragen, ihm 

ebenso nachzufolgen durch die Gefängnisseelsorge. Es haute mich einfach um. Es war er-

staunlich klar, was der Herr wollte. Ich verbrachte drei weitere Tage mit dieser Schriftstelle, 

um Bestätigung zu erhalten.“497 

 

Hier sehen wir, was Ignatius mit der Bestätigung meint. Nicht nur die Entscheidung, die 

ihn durch die Vernunft zog, war das Ende, sondern eine ,erstaunliche Klarheit‘, die ihn 

sprichwörtlich umgehauen hatte. Er hatte eine gute Begleiterin, die ihn gut in der Unter-

scheidung führte. Als er diese Entscheidung endgültig traf und die berufliche Stelle an-

genommen hatte, berichtet er von seiner neuen Sicht auf diesen Prozess: 

„Ich arbeite nun seit vier Jahren in der Gefängnisselsorge und bin noch immer sicher, dass die 

Unterscheidung klar war.“498 

 

Nun hatte Ignatius als auch Patrick in dieser Art des dritten Modus Klarheit erfahren. 

Doch was ist, wenn in einer Situation die Liste der Argumente zu keinem Ergebnis führt, 

                                                 
497 Ebd., 112 [Übers. A.S.]. Text im Original: „Then Donna gave me the passage about Bartimaeus (Mark 

10:46-52). It was a passage I knew well, and I was sitting there reading it. When Jesus asked Bartimaeus, 

,What do you want me to do for you?’ he answered, ,I want to see.’ That’s what I wanted, too. Then the 

last five words of the passage really hit me: Bartimaeus ,followed him on the way.’ I felt something of what 

Bartimaeus must have felt because I too had started to lose sight in one eye a few years before, and the eye 

healed. It seemed to me that the Lord was asking me to follow him too, through the prison ministry. It hit 

me like a ton of bricks. It was amazingly clear what the Lord wanted. I spent three more days with this 

Scripture, seeking confirmation.“ 
498 Ebd., 112 [Übers. A.S.]. Text im Original: „I’ve been doing the prison ministry for four years now, and 

I’m still sure that the discernment was clear.“ 



108                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

bzw. die Bestätigung ausbleibt oder ungenügend unterschieden werden kann? Dann bietet 

Ignatius noch eine zweite Art der Unterscheidung in diesem dritten Modus an. 

5.3.2. Zweite Art 

Zur zweiten Art, die auf die erste folgt, gibt Ignatius in seinem Direktorium selbst eine 

klare Anweisung: „Zuletzt soll man die Weise nehmen, die nach dieser [ersten] steht, 

bestehend aus vier Punkten, als die letzte die man nehmen kann.“499 Das bedeutet, dass 

diese Art den ,Notnagel‘ bietet, um in einer Entscheidungssituation eine gute Wahl treffen 

zu können. 

„Die zweite Art [eine] gesunde und gute Erwählung zu treffen; enthält vier Regeln und eine 

Bemerkung.“ (Ex 184)  

 

5.3.2.1. Die richtige Haltung 

Wieder beginnt Ignatius mit der Gesinnung, die im Inneren des Menschen richtig sein 

muss, um in dieser Art weiterhin in sich hineinspüren zu können, wozu der Wille Gottes 

einem führen möchte: 

„Die erste Regel ist, daß jene Liebe, die mich bewegt hat, eine bestimme Sache zu wählen, 

von oben herabsteige aus der Liebe Gottes, dergestalt, daß der Wählende zuerst in sich spürt, 

wie die größere oder geringere Liebe für die Sache, die er erwählt, einzig seinem Schöpfer und 

Herrn zum Grund hat.“ (Ex 184) 

 

Die weiteren Regeln, die auf diese erste folgen, haben ihre Referenz immer zu dieser 

ersten hin.500 Als Erstes soll diese ,Sache‘, über die entschieden werden muss, aus der 

Perspektive Gottes heraus betrachtet werden – nicht mehr aus meiner Position, sondern 

sozusagen aus der Höhe herab. Dazu soll die Liebe, die entweder mehr oder weniger in 

dieser Sache ist, als Betrachtungsgegenstand erwogen werden. Diese Liebe soll vom 

Wählenden ,erspürt‘ – also erfahren – werden. Für diese Erfahrung dienen nun die wei-

teren drei Regeln. Sie sind sozusagen ,Testfälle‘, wo der Mensch ausprobieren solle, ob 

er in dieser richtigen Haltung angekommen ist und die Klarheit finde, nach der er su-

che.501 

5.3.2.2. Erste Erwägung: Ein mir unbekannter Mensch 

„Die zweite [Regel]: Einen Menschen sich vorstellen, den ich nie gesehen noch gekannt habe, 

und ihm alle erreichbare Vollendung wünschen. Dann erwägen, was ich ihm sagen würde, daß 

                                                 
499 IGNATIUS VON LOYOLA, Direktorium zu den geistlichen Übungen 20, in: DERS., Deutsche Werkausgabe 

Bd. II, 273. 
500 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 113. 
501 Vgl. ebd. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 109 

 

   

er tun und erwählen solle zur je größeren Ehre Gottes Unseres Herrn und zur größeren Voll-

endung seiner Seele: und ebenso handle ich selbst und halte mich an die Regel, die ich für den 

anderen aufstelle.“ (Ex 185) 

 

Mit diesem ersten Versuch stellt sich der Wählende einen fremden Menschen vor, der vor 

der genau gleichen Entscheidung steht. Es geht hier um das geistliche Wachstum, auf das 

hin diese Erwägung abzielen soll – „zur je größeren Ehre Gottes“ (ebd.) – und wie schon 

so oft zum Heil der Seele desjenigen, den ich mir vorstelle. Gallagher gibt dazu eine kurze 

Erläuterung: „Diese einfache und doch mächtige Übung, indem ich mir erlaube, meine 

Wahl aus der Distanz zu sehen – als die Wahl einer anderen Person –, hilft mir, eine 

objektive Sicht der Wahl in sich zu erreichen und so mit größerer Freiheit wählen zu 

können.“502 

5.3.2.3. Zweite Erwägung: Die Todesstunde 

„Die dritte [Regel]: Als wäre ich in der Todesstunde, bedenke ich die Form und das Maß, das 

ich dann hinsichtlich der jetzigen Wahl wünschte eingehalten zu haben und danach richte ich 

mich und treffe im ganzen meine Entscheidung.“ (Ex 186) 

 

Hier geht der Mensch an sein Lebensende. Dort wo alle irdischen Sorgen, Wünsche, Nöte, 

etc. wegfallen und nur noch das Hintreten vor das Angesicht Gottes eine Rolle spielt. Ab 

diesem Zeitpunkt würden alle Gründe, die ihre Wurzel im ,Bleiben in dieser Welt‘ haben, 

wegfallen. Allein das, was dann vor Gott zählt, würde klarer heraustreten und dem Men-

schen besser bewusst machen, worum es in dieser Entscheidung eigentlich geht. Auch 

hier soll wieder eine objektivere Sicht auf die Situation mehr Freiheit schenken.503 

5.3.2.4. Dritte Erwägung: Das Gericht 

„Ich betrachte und erwäge, wie mir am Tage des Gerichtes zumute sein wird, und ich überlege, 

wie ich dann wünschte[,] in der vorliegenden Sache entschieden zu haben; und die Regel, die 

ich dann befolgt haben möchte, nehme ich jetzt an, um mich dann voller Freude und Wonne 

zu finden.“ (Ex 187) 

 

Im letzten Testfall geht der Mensch über den Tod hinaus ins Gericht Gottes. Dort wo er 

Rechenschaft abzulegen hat, warum er etwas im Leben gemacht hatte. In der Vorstellung 

dieses Zustandes schaut er dann sozusagen zurück auf die gegenwärtige Situation und 

beurteilt sie, wie sie aus dieser Perspektive aussieht, welche Option die bessere wäre an-

gesichts des Gerichtes Gottes. Hier muss in Erinnerung gerufen werden, dass es sich um 

                                                 
502 Ebd., 114 [Übers. A.S.]. Text im Original: „This simple yet powerful exercise, in allowing me to view 

my choice from a distance – as another person’s choice – helps me to gain an objective view of the choice 

itself, and so to choose with greater freedom.“ 
503 Vgl. ebd. 



110                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

zwei gute Entscheidungen handelt, und somit das Gericht nicht zwischen Rettung und 

Verdammnis stattfindet, sondern zwischen dem, was Gott mehr gedient hätte. „Das Ge-

richt [über diese Situation] wird damit zu tun haben, ob ich in dieser Wahl den Einen 

vollkommen geliebt habe, der mich unendlich liebt, oder ob ich mit Zurückhaltung geliebt 

habe. Das Verlangen, vollkommen geliebt zu haben, dass ich dann fühle, sagt Ignatius, 

wird mich unterstützen, jetzt mit uneingeschränkter Liebe zu wählen.“504 

5.3.2.5. Die Entscheidung 

Nach der Befolgung dieser vier Regeln soll der sechste Punkt der ersten Art wiederholt 

werden: 

„Nachdem ich diese Richtlinien zu meinem ewigen Heil und Frieden angenommen habe, treffe 

ich meine Wahl und bringe sie Gott Unserem Herrn dar, entsprechend dem sechsten Punkt der 

ersten Art zu wählen.“ (Ex 188) 

 

Erst wenn der Übende diese Testfälle durchgenommen hat, soll die Entscheidung getrof-

fen werden. Nach dem Festlegen auf eine Option soll sie Gott dargebracht werden, damit 

dieser sie bestätige. Erst dann sei auch diese zweite Art im dritten Modus abgeschlossen. 

Ich möchte hier zur Veranschaulichung das Zeugnis von Raymond wiedergeben, der 

diese Art zu wählen hatte.   

Raymond war seit dreizehn Jahren Pfarrer. Er hatte die Pfarre sehr gut aufgebaut, was 

ihm viel abverlangte, sodass er sehr ausgelaugt war. Er besprach seine Situation mit sei-

nem geistlichen Begleiter, der ihm riet, mit dem Bischof zu reden. Als er seine Anliegen 

dem Bischof mitteilte, sagte ihm dieser, dass er sich sehr über die Arbeit freue, die er 

gemacht hatte, es ihm aber zur freien Wahl stelle, ob er bleibe oder nicht.505 Über Beginn 

des Prozesses seiner Entscheidungsfindung berichtet er Folgendes: 

„Die Antwort des Bischofs war ermutigend und ich war willig zu unterscheiden. Dennoch war 

es nicht leicht über eine Position, die ich für eine so lange Zeit hatte, zu entscheiden. Als ich 

meinen geistlichen Begleiter traf, sagte er mir, ich solle nicht versuchen gleich zu entscheiden 

– dass das Thema war, frei genug zu werden, um gut zu wählen. Also fuhr ich fort zu beten 

und wir trafen uns weiterhin. Ungefähr fünf Wochen später, als wir uns trafen, meinte er, dass 

ich frei genug sei, um nun zu unterscheiden, ob ich in der Pfarre bleiben oder um eine andere 

Aufgabe bitten sollte. Er schlug vor, dass ich fortfahre zu beten und dass ich Ignatius‘ dritte 

Zeit der Wahl (dritten Modus der Unterscheidung) versuchen sollte. […]  

Eine Woche später versuchte ich es. Ich saß mit einem Notizblock in der Kapelle des Pfarrho-

fes und schrieb die Vorteile und Nachteile auf, die ich sehen konnte, wenn ich in der Pfarre 

bliebe. Ich tat dasselbe mit der Möglichkeit, eine andere Aufgabe vom Bischof anzunehmen. 

Als ich alles betrachtet habe – [nun folgt die Liste mit Vor- und Nachteilen:]  

                                                 
504 Ebd., 115 [Übers. A.S.]. Text im Original: „The judgment will concern whether, in this choice, I have 

loved fully the One who loves me infinitely, or whether I have loved with reservation. The desire to have 

loved fully I will feel then, Ignatius says, will assist me to choose now with unreserved love.“ 
505 Vgl. ebd., 116. 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 111 

 

   

die Tatsache, dass ich Pfarrer für dreizehn Jahre war und so viel gegeben habe wie ich konnte; 

die Anstrengung, die es mich jetzt kostet, nun die tägliche Arbeit eines Pfarrers dort zu tun; 

die echte Gefahr für mich, in dem Fall dass ich bleibe, gefährlich ausgelaugt zu werden und 

ohnehin aufhören zu müssen; die Tatsache, dass die Dinge im Guten sind und es andere gibt, 

die einsteigen könnten; mein Empfinden, mehr Gutes zu tun, mit einem Wechsel der mir helfen 

würde mit neuer Energie zu starten, als die Arbeit schleppend weiter zu verrichten – [hier 

endet diese Liste.]   

es schien mir, dass das größere Gut war, jemand anderen übernehmen zu lassen und einen 

neuen Anfang in einer anderen Aufgabe zu setzen. Soweit ich sehen konnte, laut dem hl. Ig-

natius, sagte das alles, dass es Gottes Wille war, dass ich den Bischof um eine andere Aufgabe 

bitten sollte. Aber ich war mir noch immer nicht sicher und war nicht bereit zu handeln.  

Ich teilte das alles mit meinem geistlichen Begleiter und er schlug mir vor, den zweiten Weg, 

den Ignatius gibt, zu versuchen.“506 

 

Raymond war bisher im dritten Modus schon ein Stück vorangekommen. Nachdem er 

fünf Wochen benötigte, um in eine halbwegs gleichmütige Haltung zu kommen, ist er 

sich trotz der vielen Argumente noch immer nicht sicher bzw. hat noch nicht genügend 

Klarheit für seine Entscheidung erlangt. Hier schlägt sein geistlicher Begleiter die zweite 

Art vor, damit Raymond in die richtige Disposition finde.507 Er beschreibt seine weiteren 

Schritte: 

„Etwa drei Tage später tat ich dies in derselben Kapelle. Als ich den ersten Punkt heranzog – 

wo man über eine andere Person nachdenkt, die vor derselben Entscheidung steht und was 

man zu dieser Person sagen würde – hat es mich wirklich getroffen. Ich wusste sofort, dass 

ich niemals eine Person, die so tief ausgelaugt wäre, bitten würde, im selben Dienst zu bleiben. 

Ich denke nicht, dass ich jemals diese erste Erwägung auf dem zweiten Weg bis zum Ende 

gegangen bin. Das war einfach so klar, dass ich empfand, meine Antwort bereits zu haben.  

Als ich, ein paar Tage später, dies meinem geistlichen Begleiter mitteilte, stimmte er zu, dass 

es sehr klar schien. Er meinte, dass der Unterscheidungsprozess nun beendet war und es nichts 

mehr bräuchte, was getan werden müsste, und dass es an der Zeit war mit dem Bischof zu 

sprechen.“508 

                                                 
506 Ebd., 116-117 [Übers. A.S.]. Text im Original: „The bishop’s response was encouraging, and I was 

willing to discern. Still, to discern about a position I’d had for so long was not easy for me. When I met 

with my spiritual director, he told me not to try to discern right away – that the issue was to become free 

enough to choose well. So I continued to pray, and we continued to meet. About five weeks later, when we 

met, he thought I was free enough then to discern whether I should stay at the parish or ask for another 

assignment. He suggested that I continue to pray, and that I try St. Ignatius’s third time of election (third 

mode of discernment). […] A Week later I did try it. I sat in the rectory chapel with a notebook, and wrote 

down the advantages I could see in staying on as pastor, and the disadvantages. I did the same thing with 

the possibility of taking another assignment from the bishop. When I considered everything – the fact that 

I had been pastor for thirteen years and had given pretty much what I could; the effort it was costing me 

now just to do the daily work of pastor there; the real danger that, if I tried to continue, I was likely to get 

dangerously exhausted and have to stop anyway; the fact that things were in good shape and that there were 

others who could step in; my sense that I could do more good by a change that would help me start again 

with new energy rather than dragging in my work the way I was doing – it seemed to me that the greater 

good was to have someone else take over and that I get a fresh start in another assignment. As far as I could 

see, following St. Ignatius, this was saying that God’s will was that I should ask the bishop for another 

assignment. But I still wasn’t sure, and I wasn’t ready to act. I shared all this with my spiritual director, and 

he suggested that I now try the second way St. Ignatius gives.“ 
507 Vgl. ebd. 
508 Ebd., 117-118 [Übers. A.S.]. Text im Original: „About three days later, I did that in the same chapel. 

When I took the first point – where you think of another person facing the same decision and what you 

would say to that person – it really hit me. I knew immediately that I would never ask another person to 



112                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

 

Auf dieser zweiten Art fand Raymond sofort zu einer Klarheit. Bereits schon am Beginn 

des ersten Testfalls hatte er so viel Klarheit, dass er diese Übung gar nicht mehr beenden 

musste, um den Willen Gottes sehen zu können. Man kann fast sagen, dass in diesem 

dritten Modus der erste Modus gültig wurde, da die Klarheit keiner weiteren Überlegung 

bedurfte. Sein geistlicher Begleiter bestätigte diese Klarheit. Ohne diesen wäre er nicht 

zu dieser Klarheit gekommen, in der er nun stand.509 Aus dieser Entscheidung heraus 

ereignete sich in seinem Innenleben folgender weiterer Prozess: 

„Ein paar Tage später tat ich es. Der Bischof stimmte der Unterscheidung zu und meinte, dass 

sich die Gründe richtig anhörten. Es war das letzte Stück in der Unterscheidung. Innerhalb von 

Tagen begann ich richtiges Lebensglück, einen tiefen Frieden über die Entscheidung zu spü-

ren, eine Sicherheit, dass ich Gottes Willen tue. Das war der Punkt, den ich im ganzen Prozess 

immer erreichen wollte.“510 

 

Am Ende befand sich Raymond im tiefen Trost. Der Friede und das neue ,Glücklich-Sein‘ 

am Leben sind die Früchte, die die Entscheidung nach dem Willen Gottes hervorbrachten. 

Anhand dieses praktischen Beispiels wird deutlich, dass in der zweiten Art, des dritten 

Modus, es nicht zwingend notwendig ist, alle drei Testfälle durchzuarbeiten, falls Gott 

die Gnade gibt, bereits Klarheit erlangt zu haben. Raymond hatte richtig gehandelt, denn 

wie am Beispiel von Ignatius deutlich wurde, hatte dieser selbst nach der Klarheit noch 

eine weitere Bestätigung gesucht, anstatt Gottes Willen einfach umzusetzen. Deshalb 

müsse man dem mehr folgen, was Gott zeige, als mechanisch die Regeln des Ignatius 

abzuarbeiten. Diese sind ein Hilfsmittel, den Willen Gottes zu finden, aber nicht selber 

das Ziel. 

Es bleibt noch eine Frage zu klären: Was ist, wenn ich selbst nach diesem dritten Modus 

der zweiten Art nicht zum Willen Gottes finde? Auf diese Frage gibt Ignatius selbst keine 

Antwort, da er davon ausgeht, spätestens hier zu einer Antwort gekommen zu sein. Es 

                                                 
continue in the same ministry with such deep exhaustion. I don’t think I ever went past this first consider-

ation in the second way. This was so clear that I felt I had my answer. When I shared this a few days later 

with my spiritual director, he agreed that this seemed very clear. He thought the discernment process was 

now concluded, that there was nothing more that needed to be done, and that it was time to speak with the 

bishop.“ 
509 Vgl. ebd., 118. 
510 Ebd., 118 [Übers. A.S]. Text im Original: „A few days later I did. The bishop agreed with the discern-

ment and thought that the reasons sounded right. It was the final piece in the discernment. Within a few 

days I started to feel real happiness, a deep peace about the discernment, a certainty that I was doing God’s 

will. This was the point I had always wanted to reach in the whole process.“ 



Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 113 

 

   

könne nur an der Disposition oder anderen Schritten mangeln. Gallagher weist auf ver-

schiedene Fragen hin, die helfen können, die Wurzel zu erkennen, falls dieser Modus 

nicht erfolgreich abgeschlossen werden konnte:511 

1. Weiß man über die zu entscheidende Situation ausreichend Bescheid, sodass man 

wirklich alle Vor- und Nachteile gut erwägen kann? 

2. Hat man durch das Gebet Gottes Hilfe in Anspruch genommen, um die Vor- und 

Nachteile gut erwägen zu können? Hat man Gründe erwogen, die auf dem geist-

lichen Leben basieren? 

3. Man muss sich ehrlich fragen: Ist man wirklich in einer ruhigen Zeit, wo man frei 

ist, seine Fähigkeiten einzusetzen, oder täusche ich mich selber? 

4. Ist man in den Erwägungen wirklich ans Ende des Lebens gegangen, dort wo die 

unendliche Liebe Gottes über einen hereinbricht, wovon die Entscheidungen er-

wogen werden sollten? 

5. Ist man geistlich ganz frei, nur das tun zu wollen, was zur größeren Ehre Gottes 

dient? 

6. Kann man die Überlegenheit von Vor- oder Nachteilen klar erkennen? 

7. Hat man einen geistlichen Begleiter im Unterscheidungsprozess zu Hilfe genom-

men? 

8. Hat man um die Bestätigung Gottes nach einer inneren Entscheidung gebeten? 

6. Zusammenfassung 

Über die Suche nach dem Willen Gottes bei Ignatius kann zusammenfassend festhalten 

werden, dass der Mensch zuerst die Liebe Gottes erfahren haben muss, um aus dieser 

Erfahrung aufrichtig den Willen Gottes suchen zu können. Dazu soll er sich in die richtige 

Haltung gegenüber Gott begeben. Diese besteht nach Ignatius darin, Gott an die erste 

Stelle zu setzen, was bedeutet, alles seinetwegen zu machen und so zum Heil seiner Seele 

in der betreffenden Sache zu entscheiden. Dazu kann er verschiedene Hilfsmittel anwen-

den, wie zum Beispiel intensivere Zeiten mit der heiligen Eucharistie zu halten, mit der 

Hl. Schrift zu beten, in der Stille hinzuhören was Gott spricht, in der geistlichen Beglei-

tung genauer zu unterscheiden oder über geistliche Erfahrungen zu reflektieren.  

Im Prozess der Unterscheidung gibt Ignatius drei verschiedene Modi vor. Im ersten Mo-

dus werde die Klarheit, in welcher Wahl Gottes Wille liege, aus Gnade geschenkt und der 

                                                 
511 Vgl. dazu die Liste von Gallagher, in: Will of God, 119-120. 



114                                                     Entscheidung und Unterscheidung beim hl. Ignatius 

Mensch müsse das nur annehmen und danach handeln. Der zweite Modus betrifft die 

Unterscheidung anhand der geistlichen Erfahrung, die der Mensch macht. Hier erwähnt 

er die beiden Zustände des geistlichen Trostes und der geistlichen Trostlosigkeit. Wie in 

Zeiten des Trostes der Mensch Empfindungen und Gedanken hat, die in ihren Bewegun-

gen den Weg zum Willen Gottes weisen, so kommen in Zeiten der Trostlosigkeit Versu-

chungen über den Menschen, die von Gottes Willen wegziehen.   

Wenn der Mensch genügend Erfahrung hat, um klar sehen zu können, worin Gottes Wille 

liege, wäre dieser Modus erfolgreich abgeschlossen. Komme dieser Modus aber nicht zu 

einem Ende, so könne noch ein dritter Modus gewählt werden, der aber den letzten bildet 

in der Wahl der Modi. Dieser Modus unterteile sich in zwei Arten, von denen immer die 

erste zu wählen sei und die zweite eine Notlösung bilde, um den Menschen richtig zu 

disponieren.    

In dieser ersten Art muss der Mensch sich der zu erwägenden Sache klarwerden, dann 

sich in die richtige Haltung begeben, aus der er betet, dass Gott den Willen lenke und 

anschließend, aus vernünftiger geistlicher Überlegung heraus, die Vor- und Nachteile der 

zu entscheidenden Situation erwägen. Wenn er dann eine klare Entscheidung treffen 

kann, soll er in dieser um die Bestätigung Gottes bitten, dass es sich als jene erweise, die 

Gott wohlgefällig ist.   

Falls in dieser Art keine Entscheidung getroffen werden kann, bliebe noch eine letzte Art 

zu unterscheiden. Dort spielt es die entscheidende Rolle, die erwägende Sache aus der 

objektiven Sichtweise heraus anzusehen, mit der Liebe, die Gott für diese Situation habe. 

So wäre die erste Erwägung, sich einen fremden Menschen vorzustellen, der in dieser 

Situation stehe, als zweite wäre die Todesstunde und als dritte das Gericht. In diesen Er-

wägungen soll der Mensch von seinen inneren Gebundenheiten frei werden, um klarer 

eine Entscheidung sehen zu können. Am Ende soll wieder um die Bestätigung Gottes 

gebeten werden.  

Ignatius gibt also konkrete Hilfen für Übungen, in denen der Mensch in geistlicher Weise 

an sich arbeiten kann, um Gottes Willen besser zu erkennen. 

 



Schluss  115 

 

   

Schluss 

Am Ende dieser Arbeit stellt es sich als schwierig, wenn nicht sogar unmöglich dar, nur 

eine einzige Antwort auf die Frage ,Was ist der Wille Gottes?‘ zu geben. So einfach ist 

das nicht. Auch wenn Alfons sagt, dass der Wille Gottes unser ewiges Heil ist, weil Gott 

uns auf ewig glücklich machen will, so könne man doch nicht sagen, dass nur dies der 

Wille Gottes ist. Wenn im Evangelium Jesus seine Jünger um den Willen Gottes beten 

lehrt,512 umfasst das mehrere Aspekte. Im Exkurs über die Auslegung der Vaterunser-

Bitte bei den Kirchenväter, und den anderen Autoren wurde das deutlich. Wenn selbst der 

Katechismus keine Vorgabe über eine einzige, wahre und richtige Auslegung macht, dann 

gibt es kein richtiges und falsches Verständnis, wodurch wir werten könnten, ob der eine 

Theologe recht hat oder der andere, ob jener Heilige den richten Weg zu Gott lehrt, oder 

ein anderer.  

Man kann sagen, dass es beim Willen Gottes um den Willen einer konkreten Person – 

nein genauer: drei Personen, die in einem Willen übereinstimmen – geht, nämlich den 

dreifaltigen Gott.513 Er ist kein ,System‘ von Lehrsätzen oder der Ansammlung von Wis-

sen, das man sich aneignen kann und dann verstanden hat, was er oder sein Wille sei. Es 

bedeutet ein Kennenlernen seiner Person, eine Beziehung mit Gott aufzubauen.   

Dazu ruft der heilige Alfons in seiner Sichtweise über den Willen Gottes auf. Zum Willen 

des ewigen Heiles gehört der Wille, sich auf Gott selbst einzulassen. Es ist notwendig, 

die Art wie er entscheidet, kennenzulernen – und zwar immer wieder neu kennenzulernen. 

Die Biografie des Alfons hilft diese Gedanken zu verstehen. Selbst wenn man über diesen 

Heiligen einiges an Wissen gesammelt hat, weiß man zwar über ihn – würde man mit ihm 

jedoch von Angesicht zu Angesicht reden können, dann wäre das eine andere, tiefere 

Erfahrung, wer er ist. Ähnlich ist es mit Gott. Nur über ihn zu lesen, zu studieren und zu 

lernen ist manchmal gutes Wissen, aber ohne eine lebendige Begegnung bleibt uns zu 

viel verborgen, wer er ist und was er will.   

Das wird ebenso beim hl. Ignatius erkenntlich. Selbst wenn er als erfahrener Begleiter 

über die geistlichen Übungen schrieb und sehr viel wusste, hat er in seinem Leben nicht 

immer sofort gewusst, was Gott wirklich will, sondern musste sein Herz immer wieder 

                                                 
512 „Und es geschah: Jesus betete einmal an einem Ort; als er das Gebet beendet hatte, sagte einer seiner 

Jünger zu ihm: Herr lehre uns beten“, (Lk 11,1) bzw. „[d]ein Wille geschehe wie im Himmel, so auf der 

Erde.“ (Mt 6,10) 
513 Da Gott dreifaltig ist, Vater, Sohn und Heiliger Geist, sind es drei Personen. Diese sind aber eins im 

Wesen und auch eins im Willen. 



116  Schluss 

neu öffnen, was in dieser oder jener Situation die konkrete Weisung Gottes war.514 Daher 

lässt sich mit Alfons festhalten, dass Gott unser Heil will, indem wir dieses im Gebet 

empfangen – jenes Heil, das Gott selber ist und, wie wir durch die Ausführungen Lohfinks 

gesehen haben,515 das sein Wille ist: Die Hingabe des eigenen Sohnes Jesu Christus am 

Kreuz für uns. Der Katechismus gibt daher diese Erklärung: Unser ewiges Heil, das Gott 

möchte, liegt in seinem Entschluss Jesus für uns hinzugeben, begründet. In ihm findet der 

Mensch den Willen Gottes, da in ihm sich der Wille Gottes erfüllt. (Vgl. KKK 2825)   

An diesem zentralen Punkt des Willens Gottes stimmen Alfons und Ignatius – und ich 

möchte noch hinzufügen: alle Heiligen – völlig überein: Ohne Jesus gibt es keinen bes-

seren Weg, den Willen Gottes zu erkennen. Und damit verändert die Sichtweise auf den 

Willen Gottes das ganze Leben: Es bedeutet ernst zu nehmen, Jesus in seinem Leben nicht 

nur ab und zu miteinzubeziehen, sondern mit ihm in dauerhafter Beziehung, ja sogar aus 

ihm, aus seinem Heiligen Geist heraus zu leben und unsere Entscheidungen ihm und sei-

ner Führung zu unterstellen. Das ist gemeint, wenn es im Brief an die Thessalonicher 

lautet: „Das ist es, was Gott will, eure Heiligung.“ (1 Tess 4,3)   

Wo könnte diese Heiligung anders zu finden sein, als in Jesus Christus, der schon in seiner 

Auferstehung die ursprüngliche Einheit des Willens Gottes im Geist und Fleisch geoffen-

bart hat? Aus diesem Grund sind für Alfons wie für Ignatius verschiedene Gebetsarten 

nur Mittel die zum Ziel haben, mit Jesus verbunden zu sein. Ziel ist also Gott selber, in 

seinem Sohn Jesus Christus, der das ewige Heil des Menschen ist. Alles muss auf ihn 

hingeordnet werden, selbst die innere Haltung des Willens, wie es Ignatius beschreibt: 

 „Der Mensch ist geschaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Ihm 

zu dienen, und so seine Seele zu retten. Die anderen Dinge auf Erden sind zum Menschen hin 

geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu dem hin er geschaffen 

ist.“ (Ex 23) 

 

Dieses ,alles auf Gott‘ hinzurichten, entspricht der Haltung des Alfons, wenn er sagt: 

„Ihm [Gott] seinen Willen geben, heißt Ihm alles geben, sich selbst geben.“516 Nur wer 

frei von seinen inneren Anhänglichkeiten ist kann erkennen, was größer und tiefer in die 

Nähe Gottes führt, was sein Wille ist. So sind auch die Modi, die Ignatius zur Entschei-

dungsfindung erwähnt, verschiedene Mittel, die in diese tiefere Beziehung mit Jesus hin-

                                                 
514 Ignatius musste lernen, dass es nicht Gottes Wille war, eine noch größere Bestätigung auf die Antwort 

der Frage nach der Armut zu geben, obwohl er selbst danach verlangte. Vgl. die Ausführungen im Kapitel 

5.2.2. des zweiten Teiles, ab Seite 94.  
515 Vgl. das Kapitel 7.3.1. im ersten Teil auf Seite 59. 
516 ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes, 14. 



Schluss  117 

 

   

einführen sollen. Es bleiben aber Mittel, die nicht wirksam sein müssen in allen Situatio-

nen und deshalb nie absolut gesetzt werden dürfen. Wenn Gallagher davon spricht, dass 

die Übungen dazu dienen können, Muster im Leben zu entdecken, um zu lernen, wohin 

einen Gott führen will,517 so dienen selbst solche ,technischen‘ Mittel nur dem dahinter-

liegenden Ziel: Gott selber mehr kennenzulernen. Es sind Hilfestellungen, die wir Men-

schen gebrauchen können, um mehr mit Gott zu leben. Aus diesem ,Kennenlernen‘ leitet 

Ignatius die Regeln zur Unterscheidung der Geister ab. Ohne sein Leben mit Gott hätte 

er die inneren Bewegungen nicht in dieser Klarheit formulieren können.   

Andere ,Hilfen‘ zum Kennenlernen sind ebenso die Gebote, wie es in den Auslegungen 

zur Vaterunser-Bitte zur Sprache gekommen ist. Sie dienen dem größeren Ziel, nämlich 

mit Gott zu leben. Ein Leben nach den Geboten macht Gott selbst sichtbar, wie es in den 

Auslegungen des hl. Franziskus vorkam, dass man jene, die zu Jesus gehören, daran er-

kennt, dass sie lieben wie er.518   

Wenn die Frage gestellt wird, ob es überhaupt Gottes Wille ist zu beten und zu bitten, 

kann man nach diesen Ausführungen zusammenfassend sagen, dass es nicht nur gut ist 

zu beten, sondern eine notwendige Voraussetzung unseres Heiles darstellt, da Gott den 

freien Willen nicht übergeht, sondern an der Mitwirkung interessiert ist. Diese Mitwir-

kung findet im Willen des Menschen statt. Dort wo sich dieser hinrichtet, dort wird der 

Mensch auch in seinem Leben hingehen. Deshalb spricht Alfons von Bedingungen des 

Gebetes, die unseren Willen lenken, dass es ,für sich‘, ,zum Heil notwendige Dinge be-

treffen‘, ,demütig‘, ,vertrauensvoll‘ und ,ausdauernd‘ sein soll. Zu diesen Bedingungen 

kommen die Ansprüche der Kirchenväter, wie z.B. hl. Gregor von Nyssa, dass der 

Mensch gewillt sein muss, sein Leben zu ändern,519 oder wie Lohfink es auf den Punkt 

bringt: „So etwas verändert das Leben – oder das Beten der 3. Vaterunserbitte war leeres 

Gerede.“520   

Wenn Gott vom Menschen das Gebet für sein Heil fordert, so darf es nicht vom Leben 

getrennt werden, es muss sein Wille den menschlichen Willen in seinen verschiedenen 

äußeren Handlungen verändern dürfen, anders kann es nicht fruchtbares Gebet werden. 

Aus diesem Grund wagt der heilige Alfons zu sagen: „Für jetzt sage ich nur, daß wenn 

wir nicht gerettet werden, so wird das ganz unsere Schuld sein und nur an uns wird es 

                                                 
517 Vgl. T. GALLAGHER, Will of God, 88. 
518 „Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander 

lieben. Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Jünger seid: wenn ihr einander liebt.“ (Joh 13,34-35) 
519 Vgl. GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, 4. Rede (BKV, Bd. 56, 124-125). 
520 G. LOHFINK, Das Vaterunser neu ausgelegt, 86. 



118  Schluss 

gefehlt haben, eben weil wir nicht gebetet haben.“521 Wenn man betet, wie es Alfons lehrt, 

werden die Gnaden fließen, die den Willen Gottes zur rechten Zeit erkennen lassen, was 

man tun soll, wodurch der Mensch sicher die Gemeinschaft mit Gott erlangt. In den vielen 

Lebenszeugnissen, die in dieser Arbeit erwähnt wurden, ist dies klar ersichtlich. Auch 

wenn die Dauer bis zu dieser Erkenntnis sehr verschieden ist, so ist es doch eine Gewiss-

heit, dass Gott die notwendigen Hilfen zum ewigen Heil durch das Gebet gibt. Hier muss 

der Mensch das Seine dazu beitragen. Bei all den Lebensbeispielen hat jede Person auf 

ihre Weise durch ihren freien Willen Schritte gehen müssen, um zur größeren Klarheit 

über Gottes Willen zu gelangen oder, weil diese schon vorhanden war, diese umzusetzen. 

Dem Menschen wurde also von Gottes Willen her aufgetragen mit der Gnade mitzuwir-

ken, die er durch das Gebet gibt.   

Aus diesem Grunde kann die Frage, ob auch Jesus noch heute antwortet, wenn er gefragt 

wird, was man tun soll, positiv beantwortet werden. Wenn das Herz in der richtigen Ge-

sinnung ist, wird man seine Antwort hören können. Doch die ,geistigen‘ Ohrstöpsel könne 

man mit der Fähigkeit unseres Verstandes, den Gott uns gegeben hat, erkennen und her-

ausziehen, indem man bereit ist zu hören, was Gott will, auch wenn es nicht den eigenen 

Vorstellungen und Wünschen entsprechen mag. Aus diesem Grund sagt Jesus: „Wenn 

einer hinter mir hergehen will, verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und 

folge mir.“522 Stimmen diese Grundvoraussetzungen, dass wir Menschen uns selbst nicht 

so wichtig nehmen, werden wir in unseren Entscheidungssituationen in den Willen Gottes 

hineinfinden und den Frieden des Herzens erhalten. In allen Entscheidungen, die erfolg-

reich im Willen Gottes getroffen wurden, werden wir zu ihm geführt werden – zu ihm, 

über den es im ersten Johannesbrief heißt: „Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, 

bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm.“ (1 Joh 4,16)   

Jesus gibt vor seinem Leiden, bevor er Gottes Willen im Letzten erfüllt, noch ein neues 

Gebot, ein Gebot, das dem Willen Gottes in vollster Weise entspricht, weil er es selber 

ist, der es vorlebt und erfüllt: „Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich 

euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander lieben. Daran werden alle erkennen, dass ihr 

meine Jünger seid: wenn ihr einander liebt.“ (Joh 13,34-35) Das hat der heilige Franziskus 

in seiner Auslegung zur Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe‘ gebetet. Diese Liebe ist 

die Erfüllung des ganzen Gesetzes, der Propheten – ja des ganzen Willens Gottes für uns. 

Mit dieser werden wir selbst zu wahren Zeugen Gottes. Weil sich der Wille Gottes in Jesu 

                                                 
521 ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes, 60. 
522 Mt 16,24 [Kursivsetzung A.S.]. 



Schluss  119 

 

   

Hingabe am Kreuz erfüllte, soll seine Liebe immer der Maßstab sein: Für unser Leben, 

für unser Handeln, für unseren Willen und selbst in tiefster Bedrängnis, Not und Wider-

willen. Über alle Situationen, die den Menschen aus der Vorsehung Gottes heraus treffen, 

soll man mit Jesus sprechen: „Aber nicht mein, sondern dein Wille soll geschehen.“ 

(Lk 22,42)   

Deshalb möchte ich meine Arbeit mit zwei Aussagen über die Liebe schließen. Die erste 

stammt von Jesus selbst, als er gefragt wurde, was das wichtigste im Leben sei. Dazu 

antwortete er: Gott zu lieben, und den Nächsten wie sich selbst. (Vgl.  

Mk 12,29-31) Die zweite stammt vom hl. Paulus und soll eine Ahnung vermitteln, worin 

diese Liebe besteht: 

„Die Liebe ist langmütig, die Liebe ist gütig. Sie ereifert sich nicht, sie prahlt nicht, sie bläht 

sich nicht auf. Sie handelt nicht ungehörig, sucht nicht ihren Vorteil, lässt sich nicht zum Zorn 

reizen, trägt das Böse nicht nach. Sie freut sich nicht über das Unrecht, sondern freut sich an 

der Wahrheit. Sie erträgt alles, glaubt alles, hofft alles, hält allem stand. Die Liebe hört niemals 

auf.“ (1 Kor 13,4-8) 

 

 



 

 

 



Abkürzungsverzeichnis  121 

 

   

Abkürzungsverzeichnis 

 

Allgemeine Abkürzungen 

 

Bd.  Band 

bzw.  beziehungsweise 

ders.  derselbe 

dies.  dieselben 

d.h.  das heißt 

d.i.  das ist 

ebd.  Ebenda 

etc.  et cetera 

f.  folgende/r (Singular) 

FN  Fußnote 

Hg./Hgg.  HerausgeberIn / HerausgeberInnen 

o.ä.  oder ähnliche/r/s 

Sp.  Spalte 

u.a.  und andere 

usw.  und so weiter 

Übers. A.S.  Übersetzung von Andreas Stipsits 

vgl.   vergleiche 

z.B.   zum Beispiel 

  

Besondere Abkürzungen 

AAS Acta Apostolicae Sedis 

A.S. Andreas Stipsits 

BKV Bibliothek der Kirchenväter 



122  Abkürzungsverzeichnis 

,Ex‘+Zahl Bezeichnet die Nummer der Geistlichen Übungen des heiligen Ig-

natius aus dem folgenden Werk: IGNATIUS VON LOYOLA, Die Ex-

erzitien. Übertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Frei-

burg 142010. 

FC Fontes Christiani 

KKK   Katechismus der Katholischen Kirche 

TTB Topos Taschenbücher 

 



Bibliographie  123 

 

   

Bibliographie 

 

Biblische Zitate (falls nicht anders angegeben) 

DIE BIBEL. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift: Gesamtausgabe. Herausgegeben 

vom Katholischen Bibelwerk, Stuttgart 2016. 

Lehramtliche Scheiben 

ACTA APOSTOLICAE SEDIS. Commentarium officiale, Vatikan 1950. 

KATECHISMUS DER KATHOLISCHEN KIRCHE. München – Vatikan 1993. 

Lexika 

HERMANN, Ursula u.a., Das große Wörterbuch der deutschen Sprache, Stuttgart 1990. 

Literatur 

ALFONS VON LIGUORI, Das große Mittel des Gebetes. Vollständige deutsche Erstüberset-

zung durch Pater Paul Suso Holdener CSSR, Landshut 1998. 

ALFONS VON LIGUORI, Der Wille Gottes. Von der Vereinigung unseres Willens mit dem 

Willen Gottes, Jenstetten 2009.  

Dieser Text ist auch online abrufbar: https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/ 

Liguori_Der_Wille_Gottes.html [abgerufen am 4.4.2017] . 

In englischer Sprache unter: http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1696-

1787,_De_Ligorio_Alphonsus,_Uniformity_With_God's_Will,_EN.pdf [abgeru-

fen am 4.4.2017]. 

ALFONS VON LIGUORI, Die Liebe zu Jesus Christus, Herausgegeben von P. Engelbert 

Recktenwald, Ulm 1998. 

ALFONS VON LIGUORI, Vertrauliche Zwiesprache mit Gott. Gebete. Herausgegeben von 

Bernhard Häring, München – Zürich – Wien 1989. 



124  Bibliographie 

ALFONS VON LIGUORI, Vorbereitung zum Tode, in: http://www.documentacatholicaom-

nia.eu/03d/1696-1787,_De_Ligorio_Alphonsus,_Prepara-

tion_For_Death_Part_4,_EN.pdf, 38-39 [zuletzt abgerufen am 10.4.2017]. 

ANSELM VON CANTERBURY, Freiheitsschriften. Lateinisch – Deutsch. Übersetzt und ein-

geleitet von Hansjürgen Verweyen. (= FC 13), Freiburg [u.a.] 1994. 

ANTHONY DE MELLO, Gott suchen in allen Dingen. Die Spiritualität des Ignatius von 

Loyola. Ein Schlüssel zu den Exerzitien. Herausgegeben von Gerald O’Collins, 

Daniel Kendall und Jeffrey LaBelle, Jeffrey. Aus dem Englischen von Ulrike 

Strerath-Bolz, Freiburg im Breisgau 2013. 

ASSOCIATION OF THE MONASTERIES OF NUNS OF THE ORDER OF PREACHERS OF THE 

UNITED STATES OF AMERICA, Vocation in Black and White. Dominican Contem-

plative Nuns Tell How God Called Them, Bloomington 2008. 

AURELIUS AUGUSTINUS, De libero arbitrio - Der freie Wille. Zweisprachige Ausgabe ein-

geleitet, übersetzt und herausgegeben von Johannes Brachtendorf, (= Augustinus 

Opera 9) Paderborn [u.a.] 2006. 

AURELIUS AUGUSTINUS, Die Bergpredigt. Ausgewählt und übertragen von Susanne Grei-

ner, Freiburg 2006. 

AURELIUS AUGUSTINUS, Schriften gegen die Semipelagianer. Bd. 7. Die Vorherbestim-

mung der Heiligen. Die Gabe der Beharrlichkeit übertragen und erläutert von P. 

DDr. Adolar Zumkeller. 2. Auflage 1987, Würzburg 1987. 

AURELIUS AUGUSTINUS, Vorträge über das Johannesevangelium, in: BIBLIOTHEK DER 

KIRCHENVÄTER, 1. Reihe Bd. 5-6, München 1913-1914. 

BELLARMIN, Robert, Katechismen. Glaubensbekenntnis. Vater Unser. Übersetzt und her-

ausgegeben von Andreas Wollbold, Würzburg 2008. 

BERG, Dieter / LEHMANN, Leonhard (Hgg.), Franziskus-Quellen. Die Schriften des heili-

gen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse über ihn und 

seinen Orden, Kevelaer 2009. 

CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae. 

cum textu ex recesione leonina. Pars II II, Turin 1962. 



Bibliographie  125 

 

   

CARAMELLO, Petrus (Hg.), S. Thomae Aquinatis, Doctoris Angelici: Summa Theologiae. 

cum textu ex recesione leonina. Tertia Pars et Supplementum, Turin 1956. 

GALLAGHER, Timothy M., Discerning the Will of God. An Ignatian Guide to Christian 

Decision Making, New York 2013. 

GALLAGHER, Timothy M., Meditation and Contemplation: An Ignatian Guide to Praying 

with Scripture, New York 2008. 

GALLAGHER, Timothy M., The Discernment of Spirits. An Ignatian Guide for Everyday 

Living, New York 2005. 

GALLAGHER, Timothy M., The Examen Prayer, New York 2006. 

GREGOR VON NYSSA, Über das Gebet des Herrn, in: BIBLIOTHEK DER KIRCHENVÄTER, 

1. Reihe Bd. 56, München 1927. 

HARTMANN, August, Der heilige Alfons von Liguori, (= Die Kirche in ihren Heiligen und 

in ihren Persönlichkeiten. Kirchengeschichtliche Lebensbilder für Unterricht und 

Erziehung), Saarbrücken 1957. 

HAUSER, Richard SJ, Moving in the Spirit: Becoming a Contemplative in Action, Mah-

wah – New York 1986. 

IGNATIUS VON LOYOLA, Deutsche Werkausgabe Bd. II: Gründungstexte der Gesellschaft 

Jesu, übersetzt von Peter Knauer, Würzburg 1998. 

IGNATIUS VON LOYOLA, Die Exerzitien. Übertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsie-

deln – Freiburg 142010. 

IGNATIUS VON LOYOLA, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Herausgegeben von Hugo 

Rahner. Neu bearbeitet von Paul Imhof (= Klassiker der Mediation), Zürich – Ein-

siedeln – Köln 1979. 

THÉRÈSE VON LISIEUX, Her Last Conversations. Translated from the Original Manuscripts 

by John Clarke O.C.D.., Washington D.C. 1977. 

LEITGÖB, Martin, Alfons von Liguori. Lehrer des Gebetes und der Barmherzigkeit, Inns-

bruck – Wien 2010. 

LOHFINK, Gerhard, Das Vaterunser neu ausgelegt, Stuttgart 2012. 

MERTON, Thomas, Contemplative Prayer, New York 1969. 



126  Bibliographie 

MÜLLER, Klaus, Gott erkennen. Das Abenteuer der Gottesbeweise (= TTB 405), Regens-

burg 2001. 

RATZINGER, Joseph (Benedikt XVI.), Jesus von Nazareth. Erster Teil. Von der Taufe im 

Jordan bis zur Verklärung, Freiburg im Breisgau 22007. 

REY-MERMET, Théodule, Alfons von Liguori. Der Heilige der Aufklärung (1696-1787). 

Aus dem Französischen übertragen von Elisabeth Darlap, Wien 1987. 

SCALAN, Michael, What Does God Want? A Practical Guide to Making Decisions, 

Steubenville, Ohio 1996. 

SCHEEBEN, Matthias Joseph, Natur und Gnade. Versuch einer systematischen, wissen-

schaftlichen Darstellung der natürlichen und übernatürlichen Lebensordnung im 

Menschen, Mainz 1861. 

THEODOR VON MOPSUESTIA, Katechetische Homilien. Zweiter Teilband. Übersetzt und 

Eingeleitet von Peter Bruns. (= FC 17/2), Freiburg [u.a.], 1995. 

THOMAS VON AQUIN, Die Hoffnung. Theologische Summe II-II. Fragen 17-22. Übersetzt 

von Josef F. Groner. Anmerkungen und Kommentar von Arthur F. Utz. Unter 

Mitarbeit von Brigitta Gräfin von Galen, Freiburg im Breisgau 1988. 

THOMAS VON AQUIN, Katechismus des hl. Thomas von Aquin oder Erklärung des apos-

tolischen Glaubensbekenntnisses, des Vater unser, Ave Maria und der zehn Ge-

bote Gottes. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen von A. Portmann, Kir-

chen/Sieg 1971. 

TONER, Jules, Spirit of Light or Darkness? A Casebook for Studying Discernment of 

Spirits, St. Louis 1995. 

Vorträge 

BUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 1, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten 

am 15. Juni 2010, Minute 6. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/po-

dcast/spiri/2010-06-15_sp.mp3 [zu-letzt abgerufen am 9.3.2017]. 

BUOB, Hans, Unterscheidung der Geister Teil 2, Vortragsreihe bei Radio Horeb, gehalten 

am 19. Juli 2010, Minute 19. Abrufbar unter: http://www.horeb.org/xyz/po-

dcast/spiri/2010-07-19_sp.mp3 [zuletzt abgerufen am 9.3.2017]. 



Bibliographie  127 

 

   

SCHWIENHORST-SCHÖNBERGER, Ludger: Die revidierte Einheitsübersetzung. Vortrag für 

die Fortbildung für die Pastoralen Mitarbeiter der Erzdiözese Wien, Wien 21. 

März 2017. 

 

 

  



 



Kurzusammenfassung  129 

 

   

Kurzzusammenfassung 

Die Kirche betet in der dritten Bitte des Vaterunsers um den Willen Gottes: ,Dein Wille 

geschehe!‘ und in der Hl. Schrift steht, dass Jesus vor wichtigen Entscheidungen betete, 

also Rat bei seinem Vater suchte. Wenn man nach dem Willen Gottes fragt, so kann man 

keine generelle Antwort auf alle Fragen erhalten, aber diese vorliegende Diplomarbeit 

behandelt zwei konkrete Fragestellungen, die Auswirkungen auf unser geistliches Leben 

haben: ,Was ist der Wille Gottes?‘ und ,Wie erkenne ich Gottes Willen in meinem Le-

ben?‘.   

Der heilige Alfons von Liguori bildet den ersten Teil dieser Arbeit. Sein Leben und seine 

Schriften geben eine Antwort auf die Frage, was Gottes Wille sei. Gott wolle nämlich, 

dass alle Menschen gerettet werden. Dieser Wille Gottes fordere aber eine Antwort des 

Menschen, welche in grundlegender Weise das Gebet sei. Das Gebet sei die Beziehung 

des Menschen zu Gott, aus der alle Gnade fließe, damit er durch seine Taten Gottes Wille 

erfülle. Der heilige Alfons gibt jedoch nicht nur theoretische Antworten, er bietet auch 

ein praktisches Verständnis, dass sich auf Naturereignisse, Krankheit, Trockenheit, Ver-

suchungen, Tod, Ekstasen und Wünsche richtet. Ein Exkurs über verschiedene Auslegun-

gen zur dritten Vaterunser-Bitte ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf Erden‘ 

schließen diesen Teil ab.  

Der zweite Teil dieser Arbeit erläutert, wie Gottes Wille in konkreten Situationen des 

Lebens erkannt werden kann. Was kann man tun, wenn Entscheidungssituationen im Le-

ben auftreten, in denen nicht nur der eigene Willen zählt, sondern Gottes Wille gesucht 

wird? Hier wird dem Leser, mit Hilfe des heiligen Ignatius, eine Möglichkeit zur Unter-

scheidung gegeben. Ignatius nennt in seinem Exerzitienbuch drei verschiedene Modi zur 

Unterscheidung zwischen dem Willen Gottes und dem eigenen Willen. Entweder der 

Mensch erkenne im ersten Modus sofort, was Gott will und brauche es nur zu tun, oder, 

falls dies nicht der Fall sei, müsse man im zweiten Modus aus seinen Erfahrungen heraus 

seine inneren Bewegungen unterscheiden lernen in Zeiten des Trostes und der Trostlo-

sigkeit. Aus den Zeiten des Trostes könne Gottes Wille geschlossen werden. Schlägt auch 

dieser Modus fehl, so soll sich im dritten Modus der Mensch seines Verstandes bedienen, 

um Gottes Willen zu erkennen, wobei hier vor allem das Gebet die zentrale Rolle spiele, 

um gut überlegen zu können. Die verschiedenen Ratschläge des hl. Ignatius sind mit vie-

len Erfahrungsberichten von Menschen ergänzt, die Gottes Willen fanden.



130  Kurzzusammenfassung 

Abstract 

In the third supplication of the Our Father we pray for the will of god: ,your will be done’ 

and we read in holy scripture, that Jesus prayed ahead of important decisions. If we ask 

about the will of god, we can't get a whole answer but these diploma thesis illustrates two 

specific questions, that have an effect on our spiritual life: ,What is the will of God?’ and 

,How do I know the will of god for my life?’.  

Saint Alfonso de Liguori is the first part of this thesis. His life and his scriptures offers an 

answer about the question, what the will of god is. God wants at most, that all human 

beings will be saved. That will of god needs an answer of the human being, which is at 

first prayer. Prayer is the relationship between god and humans. This is the source of 

which all graces flows, that enable us to do gods will in life. Alfonso didn't give only 

theoretical answers but also a practical understanding, which concerns natural phenome-

nons, sickness, dryness, temptations, death, ecstasies and wishes. An excursus about var-

ious interpretations on the third Our Father supplication ,your will be done, on earth as it 

is in heaven’ finish this part.  

The second part of this thesis illustrates the discerning of the will of god in practical 

questions of life. What should be done in decision situations, if not the own will but rather 

gods will should be done? There would be given – in assistance with saint Ignatius – one 

possible way of discerning the will of god. Ignatius mentions in his scripture about the 

exercises three different modes to discern the will of god from the own will. In the first 

mode the human being realize immediately the will of god and needs only to act upon it. 

If the first mode fails, then the second mode should be applied. In this mode it’s necessary 

to discern the spiritual movements in the heart in time of consolation and disconsolation. 

At time of consolation, the will of god could be found. If this mode also fails, then the 

third mode should be applied. There one should use his intellect to discern about gods 

will. In this mode prayer is essential to think in the right way. To these different advises 

of Ignatius are added a lot of testimonials of people, who found gods will. 

Abstract (Englisch) 

 

 

A 


